
72 
 

 

JOURNAL OF POJOK GURU: VOLUME 4 NUMBER 1 JANUARY 2026 

 
 
 

e-ISSN: 2986-4321 

AKSIOLOGI PENDIDIKAN ISLAM 

SUMBER, HIERARKI, DAN IMPLEMENTASI NILAI 

DALAM TRADISI PESANTREN 

 

Atminatul Anisah1 

atminatulanisah@gmail.com 
 

  Zainal Abidin 2 

zainal.abidin151298@gmail.com 

 

ABSTRAK 

Artikel ini mengkaji aksiologi dalam perspektif Islam dengan fokus pada sumber, 

hierarki, dan implementasi nilai dalam pendidikan Islam, khususnya dalam konteks 

tradisi pesantren Ahlussunnah wal Jamaah (ASWAJA). Aksiologi sebagai cabang filsafat 

yang membahas nilai berperan menentukan arah, tujuan, dan kriteria kebermaknaan 

proses pendidikan. Dalam tradisi Islam, nilai-nilai fundamental dirumuskan dalam 

konsep al-khair (kebaikan), al-ḥaqq (kebenaran), dan al-jamāl (keindahan) yang berakar 

pada wahyu, akal, dan fitrah manusia. Pendidikan Islam dipahami sebagai proses 

pemanusiaan yang berorientasi pada penghambaan kepada Allah dan pemakmuran bumi 

sebagai khalifah-Nya, sebagaimana ditegaskan dalam tujuan penciptaan jin dan manusia 

untuk beribadah kepada-Nya. Penelitian ini menelaah kitab-kitab turats pesantren 

bercorak ASWAJA, seperti kitab Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn karya imam al-Ghazali, Ta‘līm al-

Muta‘allim karya Syekh Burhanuddin al-Zarnuji, Adab al-‘Ālim wa al-Muta‘allim karya 

KH. Hasyim Asy‘ari, dan Naṣā’iḥ al-‘Ibād karya Syekh Nawawi al-Bantani, serta 

beberapa literatur kontemporer tentang filsafat. Hasil kajian menunjukkan bahwa 

aksiologi pendidikan Islam bertumpu pada sumber nilai utama, yaitu Al-Qur’an dan 

Sunnah, yang dijelaskan dan diinternalisasikan melalui tradisi keilmuan pesantren 

melalui pola sorogan, bandongan, dan pembiasaan adab dalam kehidupan sehari-hari 

santri. Nilai-nilai tersebut tersusun dalam hierarki yang dapat dipahami melalui maqāṣid 

al-syarī‘ah dan tingkatan kebutuhan ḍarūriyyāt, ḥājiyyāt, taḥsīniyyāt. Etika (akhlak) 

menjadi manifestasi konkret dari nilai, sehingga pendidikan Islam tidak hanya 

mentransfer pengetahuan, tetapi juga membentuk kepribadian dan adab peserta didik. 

Tujuan akhirnya adalah terbentuknya insān kāmil (manusia paripurna) yang seimbang 

secara spiritual, moral, intelektual, dan sosial.  

 

Kata Kunci : Aksiologi Islam, Nilai, Insan Kamil, Pesantren 

 
1 IAI Hasanuddin Pare 
2 IAI Hasanuddin Pare 

mailto:atminatulanisah@gmail.com
mailto:zainal.abidin151298@gmail.com


73 
 

 

JOURNAL OF POJOK GURU: VOLUME 4 NUMBER 1 JANUARY 2026 

 
 
 

e-ISSN: 2986-4321 

ABSTRACT 

This article examines axiology from an Islamic perspective, focusing on the sources, 

hierarchy, and implementation of values in Islamic education, particularly within the 

tradition of Ahlussunnah wal Jamaah (ASWAJA) pesantren. Axiology, as a branch of 

philosophy that discusses values, plays a key role in determining the direction, goals, and 

criteria of meaningful educational processes. In Islamic tradition, fundamental values 

are formulated in the concepts of al-khair (goodness), al-ḥaqq (truth), and al-jamāl 

(beauty), all of which are rooted in revelation, reason, and human nature. Islamic 

education is understood as a process of humanization oriented towards worshiping Allah 

and stewarding the earth as His vicegerents, as emphasized in the creation purpose of 

jinn and humans to worship Him. This study explores classical ASWAJA pesantren texts, 

such as Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn by Imam al-Ghazali, Ta‘līm al-Muta‘allim by Sheikh 

Burhanuddin al-Zarnuji, Adab al-‘Ālim wa al-Muta‘allim by KH. Hasyim Asy‘ari, and 

Naṣā’iḥ al-‘Ibād by Sheikh Nawawi al-Bantani, as well as several contemporary 

philosophical literatures. The findings show that the axiology of Islamic education relies 

on primary value sources, namely the Al-Qur’an and Sunnah, which are explained and 

internalized through the pesantren’s educational traditions, including the sorogan, 

bandongan, and habituation of manners in daily life. These values are organized 

hierarchically and can be understood through the maqāṣid al-syarī‘ah and the levels of 

needs: ḍarūriyyāt, ḥājiyyāt, and taḥsīniyyāt. Ethics (akhlak) become the concrete 

manifestation of values, thus Islamic education does not only transfer knowledge but also 

shapes the personality and manners of students. The ultimate goal is the formation of 

insān kāmil (a perfect human), who is balanced spiritually, morally, intellectually, and 

socially. 

 

Keywords : Axiology, Islamic education, values, insān kāmil, pesantren. 

 

 

A. PENDAHULUAN  

Di era modern, pendidikan sering direduksi menjadi sarana penyiapan tenaga 

kerja yang kompetitif di pasar global. Kurikulum disusun untuk mengejar target capaian 

akademik dan keterampilan teknis yang dapat diukur secara kuantitatif, seperti nilai ujian, 

kelulusan, dan daya serap lulusan di dunia kerja. Di banyak lembaga, fokus pada nilai 

ujian dan rangking membuat proses pembelajaran berjalan mekanis dan berorientasi hasil 

sesaat. Pada saat yang sama, fenomena kekerasan di kalangan pelajar, perundungan 

(bullying), kecurangan akademik, plagiarisme tugas, serta penyalahgunaan gawai3 dan 

 
3 Gawai adalah istilah lain dari gadget yang memiliki arti peralatan elektronik yang digunakan 

seluruh lapisan masyarakat setiap harinya. Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI Daring), entri 

“gawai.” Diakses 6 Desember 2025, 10:30 WIB. 



74 
 

 

JOURNAL OF POJOK GURU: VOLUME 4 NUMBER 1 JANUARY 2026 

 
 
 

e-ISSN: 2986-4321 

media sosial menjadi pemandangan yang tidak asing. Hal ini menunjukkan adanya 

kesenjangan antara kecerdasan intelektual yang dibangun melalui proses pendidikan dan 

kematangan moral serta spiritual yang seharusnya menyertai. 

Krisis nilai ini tidak hanya terjadi di sekolah umum, tetapi juga mulai terasa di 

sebagian lembaga pendidikan Islam ketika tekanan administratif, tuntutan akreditasi, dan 

kompetisi antar lembaga menjadikan aspek kognitif lebih menonjol daripada pembinaan 

kepribadian. Santri atau siswa bisa menghafal banyak dalil dan teori, tetapi masih 

kesulitan menerjemahkan nilai kejujuran, kedisiplinan, dan tanggung jawab dalam 

praktik sehari-hari, misalnya tetap mencontek saat ujian atau melanggar aturan pesantren 

hanya demi akses gawai. Dari perspektif filsafat, gejala ini merupakan persoalan 

aksiologis: nilai apa yang sesungguhnya menjadi orientasi pendidikan, bagaimana 

hierarki nilai itu disusun, dan sejauh mana seluruh komponen pendidikan diarahkan pada 

nilai tersebut. 

Sementara di dalam perspektif Islam, pendidikan sejak awal tidak dipisahkan dari 

dimensi nilai. Pendidikan adalah bagian dari pengabdian kepada Allah SWT dan 

pelaksanaan amanah kekh alifahan di muka bumi. Hal ini sejalan dengan firman Allah 

SWT: 

نسَ إِلََّّ ليَِ عْبُدُونِ   وَمَا خَلَقْتُ الِْْنَّ وَالِْْ

“Dan tidaklah Aku menciptakan jin dan manusia melainkan agar mereka 

menyembah-Ku.”4 

Ayat ini memberikan landasan aksiologis bahwa seluruh aktivitas manusia, termasuk 

pendidikan, harus diarahkan untuk mewujudkan penghambaan yang benar kepada Allah. 

Di sisi lain, tugas kekhalifahan manusia dinyatakan dalam firman-Nya: 

 وَإِذْ قاَلَ ربَُّكَ للِْمَلََئِكَةِ إِنِِّ جَاعِلٌ فِ الَْْرْضِ خَلِيفَة  

 
4 Departemen Agama Republik Indonesia, Al Qur’an dan Terjemahnya (Jakarta: Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al Qur’an,2019), Surat Adh-Dhariyat:56.  



75 
 

 

JOURNAL OF POJOK GURU: VOLUME 4 NUMBER 1 JANUARY 2026 

 
 
 

e-ISSN: 2986-4321 

“Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: 

‘Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi.’’5 

Dua ayat ini menjadi pondasi penting aksiologi pendidikan Islam: manusia dididik 

untuk menjadi hamba yang taat sekaligus khalifah yang memakmurkan bumi dengan 

nilai-nilai ilahiah. 

Sedangkan tradisi pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia 

memberikan gambaran konkret bagaimana pendidikan nilai dijalankan secara 

komprehensif. Dalam kitab Iḥyā‘Ulūm al-Dīn, karya Imam al-Ghazali menegaskan 

bahwa anak adalah amanah di tangan orang tua dan pendidik; 

 الصَّبُِّ أَمَانةٌَ عِنْدَ وَالِدَيْهِ، وَقَ لْبُهُ الطَّاهِرُ جَوْهَرَةٌ نفَِيسَةٌ 
“Hatinya yang suci laksana permata yang masih dapat dibentuk ke arah 

kebaikan atau keburukan”.6 

Pandangan ini tercermin dalam praktik pesantren, misalnya melalui penjadwalan 

harian santri yang padat dengan aktivitas ibadah (shalat berjamaah, wirid, pengajian 

kitab), pembelajaran (sorogan dan bandongan), dan pembiasaan akhlak (shalat malam 

bersama, kerja bakti, piket kebersihan).  

 وَاعْلَمْ أَنَّ الْعِلْمَ عِبَادَةٌ وَالْقَلْبُ وِعَاءٌ 

 “Ketahuilah bahwa ilmu adalah ibadah dan hati adalah wadahnya.”7 

Dalam kitab Ta‘līm al-Muta‘allim karya Syekh Burhanuddin al-Zarnuji yang 

sangat populer di pesantren menekankan bahwa menuntut ilmu adalah ibadah yang 

memerlukan niat, adab, dan kesungguhan. Sementara itu, KH. Hasyim Asy‘ari dalam 

Adab al-‘Ālim wa al-Muta‘allim menjelaskan secara rinci akhlak guru dan murid, mulai 

dari cara duduk di majelis ilmu hingga cara menjaga hati dari riya.8 

 
5Departemen Agama Republik Indonesia, Al Qur’an dan Terjemahnya (Jakarta: Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al Qur’an,2019),  Surat. Al-Baqarah:30. 
6 Imam al-Ghazali, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Juz 2 (Pasuruan: PETA, 2000), 358. 
7 Syekh Burhanuddin al-Zarnuji, Terjemah Ta‘līm al-Muta‘allim, (Kediri: SANTRI CREATIVE 

PRESS, 2018), 14. 
8 Hadi, Samsul. "Konsep Etika Peserta Didik Perspektif Kh. Hasyim Asy’ari Dalam Karyanya 

Adāb Al-‘Ālim Wa Al-Muta’Allim." (2019). 



76 
 

 

JOURNAL OF POJOK GURU: VOLUME 4 NUMBER 1 JANUARY 2026 

 
 
 

e-ISSN: 2986-4321 

Namun, dalam konteks modern, pesantren dan lembaga pendidikan Islam lainnya 

menghadapi tantangan baru. Masuknya kurikulum umum, penggunaan teknologi digital, 

serta tuntutan masyarakat agar lulusan memiliki daya saing di dunia kerja menyebabkan. 

fokus pendidikan terkadang bergeser ke aspek-aspek teknis. Jika tidak diiringi penguatan 

fondasi aksiologis, integrasi ini bisa menimbulkan “split personality”9 pada peserta 

didik: secara akademik cakap, namun secara nilai gampang.  

Berdasarkan konteks tersebut, artikel ini bertujuan untuk: (1) menguraikan konsep 

nilai dalam Islam (al-khair, al-ḥaqq, al-jamāl) sebagaimana tercermin dalam Al-Qur’an 

dan turats pesantren; (2) menjelaskan sumber dan hierarki nilai dalam Islam; (3) mengkaji 

hubungan antara etika (akhlak) dan pendidikan Islam dengan contoh konkret praktik di 

pesantren; (4) menjelaskan tujuan pendidikan sebagai pembentukan insān kāmil; serta (5) 

membandingkan aksiologi pendidikan Islam dengan aksiologi Barat dan implikasinya 

bagi praktik pendidikan. 

 

B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif studi kepustakaan untuk 

mengembangkan kerangka aksiologi pendidikan Islam. Sumber utama yang digunakan 

meliputi kitab-kitab turats pesantren Ahlussunnah wal Jamaah, seperti Iḥyā’ ‘Ulūm al-

Dīn, Ta‘līm al-Muta‘allim karya Syekh Nawawi al-Bantani, dan Adab al-‘Ālim wa al-

Muta‘allim, serta kitab akidah dan fiqh Syafi‘i yang mengandung nilai dasar pendidikan 

santri. Literatur kontemporer10 tentang filsafat pendidikan Islam dan konsep insān kāmil 

juga digunakan untuk menghubungkan pemikiran klasik dengan konteks modern. Data 

diperoleh melalui identifikasi literatur, pembacaan intensif, pencatatan, dan 

pengelompokan tematik mengenai nilai, akhlak, dan tujuan insān kāmil. Analisis 

 
9  Dissociative Identity Disorder (DID) atau "split personality," yaitu gangguan mental di mana 

seseorang memiliki dua atau lebih identitas kepribadian berbeda yang dapat mengambil alih 

perilaku secara bergantian. (my.clevelandclinic.org, diakses 6 Desember 2025, 10:30 WIB). 
10 Contemporary literature merujuk pada karya sastra kontemporer - karya yang ditulis sejak 

pertengahan abad ke-20 hingga masa kini, dengan karakteristik gaya, tema, dan narasi yang 

mencerminkan realitas sosial-budaya zaman sekarang. (scholarshipinstitute.org, diakses 6 

Desember 2025, 10:45 WIB). 

https://my.clevelandclinic.org/health/diseases/9792-dissociative-identity-disorder-multiple-personality-disorder?utm_source=chatgpt.com
https://scholarshipinstitute.org/blog/what-is-contemporary-literature/?utm_source=chatgpt.com


77 
 

 

JOURNAL OF POJOK GURU: VOLUME 4 NUMBER 1 JANUARY 2026 

 
 
 

e-ISSN: 2986-4321 

dilakukan secara deskriptif-analitis11 dan komparatif dengan membandingkan prinsip 

aksiologi Islam dan pemikiran Barat. 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Konsep Aksiologi Dan Nilai Dalam Islam 

Secara umum, aksiologi adalah cabang filsafat yang membahas tentang nilai 

(value), baik nilai moral, estetis, maupun nilai-nilai lain yang menjadi dasar 

penilaian terhadap sesuatu. Dalam konteks ilmu pengetahuan dan pendidikan, 

aksiologi menjawab pertanyaan: untuk apa ilmu dikembangkan, nilai apa yang 

harus dijunjung, dan bagaimana menilai suatu tindakan sebagai baik atau buruk. 

Dalam Islam, persoalan ini tidak berdiri sendiri, tetapi selalu terkait dengan 

keyakinan akan adanya Tuhan Yang Maha Benar sebagai sumber segala nilai. 

Dengan kata lain, aksiologi Islam bersifat teosentris; pusat nilai bukan manusia 

semata, melainkan Allah sebagai al-Ḥaqq.  

Konsep nilai dalam Islam dapat dirangkum dalam tiga istilah kunci, yaitu 

al-khair (kebaikan), al-haqq (kebenaran), dan al-jamāl (keindahan). Kebaikan (al-

khair) merujuk pada segala sesuatu yang menghadirkan kemaslahatan dan diridhai 

Allah, mencakup dimensi moral, sosial, maupun material. Kebenaran (al-haqq) 

merangkum kebenaran teologis (kebenaran tentang Allah dan ajaran-Nya), 

kebenaran moral (tentang baik–buruk perbuatan), dan kebenaran empiris (yang 

dapat dibuktikan secara inderawi dan rasional). Keindahan (al-jamāl) tidak hanya 

berkaitan dengan estetika lahiriah, tetapi juga keindahan akhlak, keadilan sosial, 

dan keharmonisan kosmik. Dalam Al-Qur’an, kebaikan, kebenaran, dan keindahan 

selalu dikaitkan dengan pengabdian kepada Allah dan tanggung jawab manusia di 

muka bumi. Allah SWT berfirman: 

لُوكَُمْ أيَُّكُمْ  أَحْسَنُ عَمَلَ    الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْْيََاةَ ليَِ ب ْ  

 
11 Deskriptif analitis adalah metode penelitian yang digunakan untuk menggambarkan dan 

menganalisis fenomena secara mendalam dan sistematis. Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI 
Daring), entri "deskriptif" dan "analitis." Diakses 6 Desember 2025, 10:40 WIB, dari 
https://kbbi.web.id. 

https://kbbi.web.id/


78 
 

 

JOURNAL OF POJOK GURU: VOLUME 4 NUMBER 1 JANUARY 2026 

 
 
 

e-ISSN: 2986-4321 

“Dialah yang menjadikan mati dan hidup untuk menguji kamu, 

siapa di antara kamu yang lebih baik amalnya.’’12 

Ayat ini menunjukkan bahwa standar nilai bukan semata banyaknya amal, 

akan tetapi kualitas amal sebagai amal yang paling baik (aḥsanu ‘amalan), yaitu 

yang benar secara syariat dan ikhlas karena Allah. Di pesantren, ayat ini sering 

dijelaskan dalam pengajian tafsir seperti Tafsīr Jalalayn, Tafsir Ibnu Katsir dan 

Marāḥ Labīd bahwa ahsanu ‘amalan mencakup kesesuaian dengan tuntunan Nabi 

dan kemurnian niat.13 Hal ini memberi landasan bahwa aksiologi Islam menilai 

suatu perbuatan dari dimensi lahiriah (kesesuaian hukum) dan batiniah (niat dan 

keikhlasan). 

Konsep nilai dalam Islam dapat dirangkum dalam tiga istilah: Al-khair 

(kebaikan), Al-ḥaqq (kebenaran), dan Al-jamāl (keindahan). Al-khair mencakup 

segala sesuatu yang mendatangkan maslahat dan diridhai Allah, baik dalam bentuk 

ibadah mahdhah (shalat, puasa) maupun muamalah (tolong-menolong, kejujuran 

dalam transaksi). Sedangkan Al-ḥaqq merujuk pada kebenaran teologis 

(keyakinan), kebenaran moral (baik, buruk nya perbuatan), dan kebenaran faktual 

(kesesuaian dengan realitas). Dan Al-jamāl menandai keindahan yang lahir dari 

keteraturan, keserasian, dan hikmah Ilahi, bukan hanya keindahan fisik tetapi juga 

keindahan akhlak, tata sosial yang adil, dan lingkungan yang terjaga. 

Di lingkungan pesantren, ketiga dimensi nilai ini diajarkan secara integratif. 

Misalnya, ketika santri belajar kitab Naṣā’iḥ al-‘Ibād karya Syekh Nawawi al-

Bantani, mereka tidak hanya membaca nasihat tentang larangan dengki dan riya, 

akan tetapi juga diajak merenungkan dampak sosialnya (nilai kebaikan), dalil naqli 

dan aqli yang menguatkan (nilai kebenaran), serta betapa indahnya masyarakat jika 

setiap orang menjaga hatinya (nilai keindahan). Dengan demikian, aksiologi Islam 

tidak sekadar teori abstrak, tetapi diejawantahkan dalam praktik pembelajaran dan 

kehidupan komunitas. 

 

 
12 Departemen Agama Republik Indonesia, Al Qur’an dan Terjemahnya (Jakarta: Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al Qur’an,2019), Surat. Al-Mulk:2.  
13 Amatullah, Raihani Salma, et al. "Konsep Pendidikan Islam dalam Al-Qur’an: Studi Analisis 

Tafsir Ibnu Katsir." Ulumul Qur'an: Jurnal Kajian Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, vol. 3, no. 2, 2023, 

pp. 173-186. 



79 
 

 

JOURNAL OF POJOK GURU: VOLUME 4 NUMBER 1 JANUARY 2026 

 
 
 

e-ISSN: 2986-4321 

B. Sumber Dan Hierarki Nilai Dalam Islam 

Sumber nilai dalam Islam yang paling utama adalah Al-Qur’an dan 

Sunnah Nabi SAW. Al-Qur’an berfungsi sebagai petunjuk yang menjelaskan jalan 

kebenaran dan keburukan. Salah satu ayat yang sering dijadikan rujukan moral 

adalah: 

هَىٰ عَنِ إِنَّ اللَََّّ يََْمُرُ بِِلْعَدْلِ   حْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبََ وَيَ ن ْ وَالِْْ
 الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكَرِ وَالْبَ غْيِ 

“Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan 

berbuat kebajikan, memberi kepada kaum kerabat, dan Dia 

melarang dari perbuatan keji, kemungkaran dan 

permusuhan”.14 

 

Ayat ini sering dibacakan dalam khutbah dan pengajian pesantren sebagai 

ringkasan nilai Islam: keadilan, ihsan, dan kepedulian, serta larangan atas 

kebejatan moral dan kezaliman. Para santri belajar dari isi kandungan ayat ini 

tidak hanya sebagai hafalan, akan tetapi juga sebagai pedoman bersikap di 

pesantren, misalnya bagaimana membagi tugas piket secara adil, bagaimana 

membantu teman yang sakit, dan bagaimana menghindari perkelahian. 

Sunnah Nabi SAW juga menjadi sumber nilai utama. Hadis “innamā 

bu‘itstu li-utammima makārim al-akhlaq” (Sesungguhnya aku diutus hanya untuk 

menyempurnakan kemuliaan akhlak) sering dinukil (mengutip) dalam kitab 

akhlak, termasuk dalam syarah kitab Iḥyā’ dan Naṣā’iḥ al-‘Ibād.15 Di  pesantren, 

hadis ini menjadi dasar bahwa segala aktivitas pendidikan, termasuk hafalan, 

diskusi atau syawir, dan kegiatan organisasi santri, harus berujung pada perbaikan 

akhlak. Dalam tradisi pesantren menempatkan turats sebagai media utama 

internalisasi nilai. Dalam kitab Ta‘līm al-Muta‘allim, karya Syekh Burhanuddin 

al-Zarnuji: 

 وَاعْلَمْ أَنَّ الْعِلْمَ عِبَادَةٌ وَالْقَلْبُ وِعَاءٌ 

 
14 Departemen Agama Republik Indonesia, Al Qur’an dan Terjemahnya (Jakarta: Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al Qur’an,2019), Surat. An-Nahl:90.  
15 Hadis "innamā bu‘itstu li-utammima makārim al-akhlaq"  merupakan salah satu hadis yang 

sering dikutip dalam kitab akhlak, termasuk dalam syarah kitab Iḥyā’ dan Naṣā’iḥ al-‘Ibād. ([Al-

Bukhari, Sahih al-Bukhari, Kitab al-Adab, Hadis No. 6019, diakses 6 Desember 2025, 23:30 WIB, 

dari https://sunnah.com/bukhari/76/32) 



80 
 

 

JOURNAL OF POJOK GURU: VOLUME 4 NUMBER 1 JANUARY 2026 

 
 
 

e-ISSN: 2986-4321 

“Ketahuilah bahwa ilmu adalah ibadah dan hati adalah 

wadahnya.”16 
 

Kalimat ini sering dijelaskan kiai kepada santri baru pada masa orientasi. 

Mereka diingatkan bahwa duduk di kelas, menghafal matan, dan menulis catatan 

adalah bagian dari ibadah jika diniatkan karena Allah. Contoh konkretnya, banyak 

pesantren yang membiasakan santri membaca niat menuntut ilmu secara 

berjamaah sebelum pelajaran dimulai, sebagai bentuk peneguhan nilai. 

Hierarki nilai dalam Islam dapat dipahami melalui maqāṣid al-syarī‘ah 

dan tingkatan ḍarūriyyāt, ḥājiyyāt, taḥsīniyyāt. Tujuan utama syariat adalah 

menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Konsep ini, meski istilahnya 

tidak selalu eksplisit, tercermin dalam berbagai kitab fiqh yang diajarkan di 

pesantren. Misalnya, dalam kitab Fatḥ al-Qarīb, yang isi pembahasan nya tentang 

kewajiban shalat, haramnya bunuh diri, larangan khamar, aturan nikah, dan 

ketentuan muamalah menunjukkan penjagaan atas lima hal tersebut.17 

Dalam praktik pendidikan, prinsip Maqashid syariah18 dan tingkatan 

kebutuhan ini bisa diterjemahkan secara konkret. Sebagai contoh nya, banyak 

pesantren menerapkan kebijakan tegas terkait larangan merokok, penggunaan 

gawai, atau keluar pondok tanpa izin, bukan sekadar karena “peraturan”, tetapi 

untuk menjaga keselamatan jiwa dan akal santri. Hal-hal yang bersifat taḥsīniyyāt, 

seperti seragam yang rapi, budaya salam dan cium tangan (sungkem) kiai, atau 

keindahan kaligrafi di lingkungan pesantren, berfungsi memperindah suasana 

nilai yang sudah primer. Hierarki ini membantu pondok menata prioritas, 

misalnya dalam memilih kegiatan: apakah menambah jam pelajaran privat untuk 

santri yang lemah baca kitab (sorogan) lebih penting daripada menambah 

kegiatan lomba-lomba hiburan, menjadi jawaban aksiologisnya cenderung 

mengutamakan yang ḍarūriyyāt. 

 
16 Syekh Burhanuddin al-Zarnuji, Terjemah Ta‘līm al-Muta‘allim, (Kediri: SANTRI CREATIVE 

PRESS, 2018), 14. 
17 Hidayat, Achmad, dan Zaenal Arifin. "Narasi fiqh nasional di Pondok Pesantren 

Lirboyo." Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam 10.3 (2020): 315-328. 
18 Maqāṣid al-Syariʿah merujuk pada tujuan-tujuan utama dari hukum Islam yang bertujuan untuk 

mencapai kemaslahatan bagi umat manusia dengan menjaga lima aspek esensial: agama, jiwa, 

akal, keturunan, dan harta. (Al-Salam Institute, diakses 6 Desember 2025, 11:00 WIB). 

https://www.dar-alifta.org/en/article/details/499/the-higher-objectives-of-islamic-law?utm_source=chatgpt.com


81 
 

 

JOURNAL OF POJOK GURU: VOLUME 4 NUMBER 1 JANUARY 2026 

 
 
 

e-ISSN: 2986-4321 

 

C. Etika (Akhlak) Dan Pendidikan Islam 

Akhlak merupakan jantung aksiologi pendidikan Islam. Dalam pandangan 

Imam al-Ghazali, akhlak adalah kondisi jiwa yang menimbulkan perbuatan 

dengan mudah tanpa perlu pertimbangan pikiran terlebih dahulu.19 Pendidikan 

yang benar adalah pendidikan yang menanamkan kondisi jiwa ini sehingga 

kebaikan menjadi sifat spontan, bukan sesuatu yang dipaksakan. 

Dalam kitab Ihya’Ulumuddin, Imam al-Ghazali menggambarkan anak 

sebagai amanah dengan hati yang suci seperti permata.20 Di pesantren, gambaran 

ini terlihat dalam cara kiai dan ustadz memperlakukan santri: mereka tidak hanya 

mengajar di kelas, akan tetapi juga membimbing dalam kehidupan sehari-hari, 

misalnya mengingatkan cara makan yang sopan, cara berpakaian yang pantas, 

hingga cara menyikapi perbedaan pendapat. Pembentukan akhlak dilakukan 

melalui kombinasi nasihat, teladan, dan pembiasaan.  

Serta Allah menegaskan dalam Al-Qur’an hubungan antara iman, ilmu, 

dan kedudukan mulia manusia: 

ُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتوُا الْعِلْمَ دَرجََات    يَ رْفَعِ اللََّّ
“Allah akan meninggikan orang-orang yang beriman di antara kamu 

dan orang-orang yang diberi ilmu beberapa derajat.”21 

 

Ayat ini sering dijadikan motivasi bagi para santri, bahwa jalan ilmu 

adalah jalan kemuliaan, akan tetapi hanya jika disertai iman. Banyak di kalangan 

pesantren-pesantren di indonesia ini menngaplikasikan Ayat ini dengan cara 

penghormatan kepada guru dan ulama, misalnya berdiri ketika guru masuk kelas, 

tidak memotong pembicaraan kiai, atau menjaga adab di majelis, itu diajarkan 

sebagai wujud pengamalan ayat ini. Kemudian di dalam kitab Ta‘līm al-

Muta‘allim dan Adab al-‘Ālim wa al-Muta‘allim krya K.H. Hasyim Asy‘ari 

memberi pedoman rinci tentang etika menuntut ilmu: mulai dari niat, memilih 

 
19 Rohayati, Enok. "Pemikiran Al-Ghazali tentang pendidikan akhlak." Ta'dib: Jurnal Pendidikan 

Islam 16.01 (2011): 93-112. 
20 Bahri, Syamsul. "Pendidikan Akhlak Anak dalam Perspektif Imam Al-Ghazali." At-Tadzkir: 

Islamic Education Journal 1.1 (2022): 23-41. 
21 (QS. Al-Mujadilah:11). (Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahnya, 2019) 



82 
 

 

JOURNAL OF POJOK GURU: VOLUME 4 NUMBER 1 JANUARY 2026 

 
 
 

e-ISSN: 2986-4321 

guru, menghormati teman, hingga cara mengatur waktu.22 Contoh konkret 

penerapannya, banyak pesantren melarang santri meletakkan buku di lantai tanpa 

alas, sebagai simbol penghormatan kepada ilmu, dan di beberapa pesantren, santri 

juga dibiasakan meminta maaf kepada guru setiap menjelang liburan panjang, 

sebagai latihan kerendahan hati dan membersihkan hati dari kesalahpahaman. 

Sedangkan dari perspektif aksiologi, semua praktik ini menunjukkan 

bahwa pendidikan Islam tidak memisahkan “pelajaran akhlak” dari mata pelajaran 

lain. Akhlak menjadi ruh yang menjiwai seluruh proses. Bahkan ketika santri 

belajar ilmu nahwu, fiqh, atau matematika, mereka tetap berada dalam suasana 

nilai, karena cara belajar, cara bersikap di kelas, dan pola interaksi dengan guru 

semuanya diatur oleh etika. 

 

D. Tujuan Pensisikan Islam (Pembentukan Insan Kamil) 

Tujuan akhir pendidikan Islam dapat dirumuskan sebagai pembentukan 

insān kāmil (manusia paripurna), yaitu manusia yang merealisasikan potensi 

ruhani, akal, dan jasmani secara seimbang. Konsep insān kāmil berkembang 

dalam khazanah tasawuf, akan tetapi substansinya juga hadir dalam berbagai 

kitab-kitab yang menerangkan akhlak dan pendidikan. Sedangkan di dalam 

kerangka pesantren, gambaran insān kāmil tampak pada ideal santri yang ‘ālim, 

‘āmil, mukhliṣ, berilmu, beramal, dan ikhlas. Para santri yang dianggap berhasil 

bukan semata santri yang mahir membaca kitab kuning, akan tetapi juga yang 

tawadhu’, patuh kepada orang tua, dan bermanfaat bagi masyarakat sekitar nya, 

setelah kembali ke kampung halaman masing-masing. Banyak perkataan (Dawuh) 

para kiai menekankan bahwa ukuran keberhasilan seorang santri adalah ketika ia 

mampu mengajarkan yang baik kepada masyarakat, memberikan contoh (uswah) 

pada masyarakat sekitarnya, memimpin kegiatan sosial, dan menjaga dirinya dari 

perbuatan maksiat, bukan hanya ketika ia mengunggulkan gelar akademik nya. 

Perintah pertama dalam Al-Qur’an: 

 
22 Wibowo, Hasyim. "Etika Santri kepada Kiai Menurut Kitab Ta'lim Muta'allim di PP. Kotagede 

Hidayatul Mubtadi-ien Yogyakarta." Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama Dan 

Masyarakat 4.2 (2020): 1-12. 



83 
 

 

JOURNAL OF POJOK GURU: VOLUME 4 NUMBER 1 JANUARY 2026 

 
 
 

e-ISSN: 2986-4321 

رَأْ بِِسْمِ ربَِِكَ الَّذِي خَلَقَ   اق ْ
“Bacalah dengan (menyebut) nama Tuhanmu yang menciptakan.”23 

Firman ini atau Ayat ini, sering dijadikan dasar bahwa pendidikan Islam 

harus mengintegrasikan antara aktivitas intelektual (iqra’) dan kesadaran 

ketuhanan (bismi rabbik). Di khazanah pesantren, integrasi ini terlihat dalam 

kebiasaan membaca basmalah sebelum mulai belajar, membaca doa “Rabbi zidnī 

‘ilmā” sebelum memilai belajar mengajar, serta membiasakan para santri 

memperbarui niat menuntut ilmu. Praktik-praktik sederhana ini menanamkan 

kesadaran bahwa ilmu bukan sekadar alat duniawi, akan tetapi jalan mendekat 

kepada Sang Illahi Robbi. 

Sedangkan dalam praktik pendidikan formal di madrasah dan sekolah-

sekolah berbesik Islam, orientasi insān kāmil ditunjukkan misalnya dengan 

melalui perumusan visi sekolah seperti “mencetak generasi yang beriman, 

berilmu, dan berakhlak mulia”. Namun, agar tidak berhenti pada slogan, visi ini 

perlu dijabarkan dalam indikator-indikator yang konkret: misalnya siswa mampu 

membaca Al-Qur’an dengan baik, melaksanakan shalat tepat waktu, menunjukkan 

sikap jujur dalam ujian, peduli terhadap kegiatan sosial, dan memiliki kemampuan 

literasi serta numerasi yang memadai. Di sinilah aksiologi Islam menuntut 

konsistensi antara pernyataan tujuan dan implementasi program. 

 

E.  Perbandingan Aksiologi Islam Dan Barat 

Aksiologi Barat berkembang dalam berbagai aliran. Utilitarianisme24 

menilai baik–buruk tindakan berdasarkan manfaat terbesar bagi sebanyak 

mungkin orang; pragmatisme menilai kebenaran dan kebaikan dari segi 

keberfungsian praktis; sementara eksistensialisme25 menekankan kebebasan 

 
23 Departemen Agama Republik Indonesia, Al Qur’an dan Terjemahnya (Jakarta: Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al Qur’an,2019), Surat. Al-‘Alaq:1. 
24 Utilitarianisme adalah teori etika yang mengedepankan kebahagiaan atau kesejahteraan 

terbesar bagi jumlah orang terbanyak sebagai ukuran kebenaran suatu tindakan. (Bentham, 

Utilitarianism, 1863, diakses 6 Desember 2025, 10:50 WIB, dari https://www.utilitarianism.com). 
25 Eksistensialisme adalah aliran filsafat yang menekankan kebebasan individu dan pencarian 

makna hidup melalui pilihan dan tanggung jawab pribadi. (Jean-Paul Sartre, Being and 

Nothingness, 1943, diakses 6 Desember 2025, 10:55 WIB, dari 

https://plato.stanford.edu/entries/existentialism/). 

https://www.utilitarianism.com/
https://plato.stanford.edu/entries/existentialism/


84 
 

 

JOURNAL OF POJOK GURU: VOLUME 4 NUMBER 1 JANUARY 2026 

 
 
 

e-ISSN: 2986-4321 

individu dan otentisitas. Dalam praktik pendidikan, orientasi ini tampak pada 

penekanan terhadap efisiensi, produktivitas, dan hasil terukur seperti skor ujian 

dan capaian kompetensi minimal. Nilai moral sering dipandang sebagai ranah 

privat atau etika profesional yang diatur oleh kode tertentu, bukan lagi sebagai 

sesuatu yang berakar pada perintah Tuhan. 

Sebaliknya, aksiologi pendidikan Islam bersifat teosentris: pusat nilai 

adalah Allah SWT. Kriteria kebaikan tidak hanya “bermanfaat” menurut ukuran 

duniawi, akan tetapi juga harus sesuai syariat dan mengantarkan kepada 

keridhaan Ilahi. Nilai-nilai tersebut dirumuskan dan ditafsirkan oleh para ulama 

dalam karya kitab-kitab nya, sehingga memiliki kontinuitas dengan tradisi. Di 

pesantren, misalnya, keputusan kebijakan penting, seperti penerapan jadwal 

belajar, aturan penggunaan gawai, atau program pengabdian masyarakat, sering 

didiskusikan dengan merujuk pada kaidah fiqhiyah dan nas Al-Qur’an–hadis, 

bukan hanya pertimbangan efektif dan efisien. 

 

PERBANDINGAN AKSIOLOGI PENDIDIKAN ISLAM DAN BARAT 

No Aksiologi Pendidikan Islam Aksiologi Pendidikan Barat (umum) 

1 

Teosentris: nilai berpijak pada 

wahyu, tauhid, dan maqāṣid al-

syarī‘ah. 

Antropo-sentris: nilai ditentukan 

manusia, rasio, pengalaman, atau 

konsensus. 

2 

Tujuan utama: insān kāmil 

(manusia beradab, beriman, 

berilmu, beramal saleh). 

Tujuan utama: manusia produktif, 

adaptif, kompetitif di pasar kerja. 

3 

Ilmu dipandang ibadah; 

penekanan pada adab guru–

murid dan barakah ilmu. 

Ilmu dipandang netral; penekanan pada 

objektivitas, efisiensi, dan utilitas. 

4 

Kurikulum mengintegrasikan 

ilmu agama dan umum dengan 

basis nilai ilahiah. 

Kurikulum cenderung memisahkan 

ranah agama (moral) dan sains 

(netral/sekuler). 



85 
 

 

JOURNAL OF POJOK GURU: VOLUME 4 NUMBER 1 JANUARY 2026 

 
 
 

e-ISSN: 2986-4321 

 

Dalam konteks konkret, perbedaan ini bisa dilihat misalnya dalam 

kebijakan ujian. Di banyak sekolah dengan orientasi pragmatis, keberhasilan ujian 

diukur semata dari kelulusan, sehingga praktik mencontek kadang dianggap 

“risiko biasa” yang ditangani administratif. Di pesantren yang kuat tradisi nilai 

kejujurannya, ujian sering diawasi dengan standar kepercayaan tinggi, misalnya 

kyai atau ustadz meninggalkan kelas sementara santri diminta menjaga amanah 

untuk tidak mencontek. Ketika ada santri yang melanggar, hukuman tidak hanya 

berbentuk sanksi akademik, tetapi juga pembinaan rohani melalui nasihat, 

istighasah, atau pembacaan kitab akhlak. Ini menggambarkan perbedaan logika 

aksiologis antara kedua pendekatan. 

 

F. Implementasi Nilai dalam Praktek Pendidikan Islam  

          Implementasi aksiologi dalam pendidikan Islam meliputi tiga ranah utama: 

kurikulum, proses pembelajaran, dan budaya kelembagaan. Pada ranah 

kurikulum, nilai-nilai Islam tidak cukup dihadirkan secara simbolik. Kurikulum 

perlu dirancang agar capaian pembelajaran mencakup pengetahuan, keterampilan, 

dan sikap yang mencerminkan nilai-nilai al-khair, al-ḥaqq, al-jamāl. Di pesantren 

salaf, integrasi ini tampak dalam struktur kajian kitab: misalnya, santri tidak hanya 

belajar fikih (Fatḥ al-Qarīb, Fatḥ al-Mu‘īn), akan tetapi juga tasawuf (Taṣawwuf 

al-Ghazali, Naṣā’iḥ al-‘Ibād), akidah (Kifāyatul Awām), dan adab (Ta‘līm al-

Muta‘allim). Pola ini secara implisit membentuk kurikulum aksiologis: fikih 

menjaga struktur lahiriah perbuatan, tasawuf membersihkan batin, akidah 

meneguhkan keyakinan, dan adab mengatur hubungan sosial. 

Sedangkan di madrasah dan sekolah-sekolah yang besik nya Islam 

modern, integrasi nilai dapat dilakukan, misalnya, dengan menambahkan 

indikator sikap pada setiap kompetensi dasar, atau dengan menyusun proyek 

5 

Evaluasi mencakup aspek 

kognitif, afektif, dan 

psikomotor; akhlak menjadi 

kriteria utama. 

Evaluasi lebih menonjolkan capaian 

kognitif dan keterampilan yang dapat 

diukur. 



86 
 

 

JOURNAL OF POJOK GURU: VOLUME 4 NUMBER 1 JANUARY 2026 

 
 
 

e-ISSN: 2986-4321 

pembelajaran yang menggabungkan materi umum dan keislaman. Sebagai 

contoh, proyek mata pelajaran IPA tentang pengelolaan sampah bisa dikaitkan 

dengan ayat-ayat tentang amanah menjaga bumi dan hadis tentang kebersihan 

sebagai bagian dari Iman. Seorang guru dapat menggunakan metode diskusi, 

praktik lapangan, dan refleksi tertulis untuk mendorong siswa memaknai kegiatan 

tersebut sebagai wujud tanggung jawab sebagai khalifah, bukan hanya sekadar 

tugas sekolah. 

Dalam ranah proses pembelajaran, guru berperan sebagai teladan nilai. Di 

pesantren, interaksi guru dan santri yang intens, baik di kelas, di masjid, maupun 

di lingkungan pesantren menciptakan banyak momen pembelajaran nilai. 

Misalnya, ketika kyai tetap datang mengajar meskipun dalam kondisi kurang 

sehat, santri belajar tentang kesungguhan menuntut ilmu. Ketika ustadz mengakui 

kesalahan penjelasan dan meminta maaf di depan kelas, santri belajar tentang 

kejujuran intelektual. Ketika santri senior membimbing junior membaca kitab 

dengan sabar, junior belajar tentang ukhuwah dan khidmah. 

Sedangkan pada ranah budaya kelembagaan, lembaga pendidikan Islam 

perlu membangun lingkungan yang kondusif untuk internalisasi nilai. Banyak 

pesantren memiliki tradisi khidmah (pengabdian) bagi santri kelas akhir, misalnya 

mengajar di madrasah diniyah, memimpin pengajian, atau membantu administrasi 

pondok. Melalui khidmah ini, santri belajar bahwa ilmu yang dipelajari bukan 

hanya untuk dirinya, akan tetapi harus diabdikan untuk umat/masyarakat. Tradisi 

halaqah malam Jumat, istighasah bersama ketika ada musibah, atau pembacaan 

manaqib ulama menjadi sarana penguatan identitas dan nilai kebersamaan. 

Al-Qur’an menggambarkan umat ideal: 
هَوْ  نَ عَنِ الْمُنكَرِ وَتُ ؤْمِنُونَ بِِللََِّّ كُنتُمْ خَيَْْ أمَُّة  أُخْرجَِتْ للِنَّاسِ تََْمُرُونَ بِِلْمَعْرُوفِ وَتَ ن ْ  

“Kamu adalah umat terbaik yang dilahirkan untuk manusia, menyuruh kepada yang 

ma‘ruf, dan mencegah dari yang munkar, dan beriman kepada Allah.”26 

 

Pendidikan Islam seharusnya menjadi lahan pembentukan umat terbaik 

ini, bukan sekadar mencetak lulusan yang unggul secara akademik, akan tetapi 

 
26 Departemen Agama Republik Indonesia, Al Qur’an dan Terjemahnya (Jakarta: Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al Qur’an,2019), Surat. Ali Imran:110.  



87 
 

 

JOURNAL OF POJOK GURU: VOLUME 4 NUMBER 1 JANUARY 2026 

 
 
 

e-ISSN: 2986-4321 

miskin kepedulian sosial. Program-program pengabdian masyarakat seperti bakti 

sosial santri di desa sekitar pesantren, pelatihan baca tulis Al-Qur’an untuk warga, 

atau pengelolaan zakat dan sedekah santri untuk membantu fakir miskin 

merupakan contoh konkret implementasi ayat ini dalam dunia pendidikan. 

 

G. KESIMPULAN DAN SARAN 

     KESIMPULAN 

     Aksiologi dalam perspektif Islam menempatkan Allah SWT sebagai sumber 

dan tujuan tertinggi nilai. Konsep al-khair, al-ḥaqq, dan al-jamāl yang berakar pada 

wahyu, akal, dan fitrah menjadi fondasi bagi perumusan nilai dalam pendidikan Islam. 

Sumber nilai utama adalah Al-Qur’an, Hadist dan Sunnah yang dijelaskan melalui 

turats pesantren bercorak ASWAJA. Hierarki nilai dapat dipahami melalui maqāṣid 

al-syarī‘ah dan tingkatan ḍarūriyyāt, ḥājiyyāt, taḥsīniyyāt, yang memberi panduan 

prioritas dalam penyusunan tujuan dan isi pendidikan, sehingga aspek tauhid, akhlak, 

dan pengembangan akal sehat mendapatkan perhatian yang proporsional.  

Akhlak menjadi manifestasi konkret dari nilai-nilai tersebut, sehingga 

pendidikan Islam tidak dapat dipisahkan dari pembentukan karakter dan adab, dan 

tradisi pesantren menunjukkan itu, bahwa pembelajaran kitab, penanaman adab, dan 

budaya kelembagaan yang religius dapat menjadi sarana efektif internalisasi nilai, 

selama tetap dijalankan dengan kesadaran aksiologis. Tujuan akhir pendidikan Islam 

adalah terbentuknya insān kāmil, yaitu manusia yang seimbang dalam dimensi 

spiritual, intelektual, moral, dan sosial. Sedangkan dibandingkan dengan aksiologi 

barat yang cenderung antropo-sentris dan rasional-empirik, aksiologi pendidikan 

Islam menawarkan pendekatan teosentris yang tetap menghargai peran akal dan 

pengalaman, tetapi selalu berada dalam bingkai tauhid. Perbandingan ini menegaskan 

bahwa pendidikan Islam dapat memanfaatkan metode dan teknologi modern, namun 

harus tetap menjaga orientasi nilai yang berakar pada Al-Qur’an, Hadist, Sunnah, dan 

turats ulama. 

 

 SARAN 



88 
 

 

JOURNAL OF POJOK GURU: VOLUME 4 NUMBER 1 JANUARY 2026 

 
 
 

e-ISSN: 2986-4321 

 Pertama, lembaga pendidikan Islam perlu secara sadar menurunkan kerangka 

aksiologi Islam ke dalam kurikulum, metode pembelajaran, dan budaya kelembagaan 

secara terencana. Tidak cukup hanya menambah jam pelajaran Agama; yang lebih 

penting adalah mengintegrasikan nilai-nilai tauhid dan akhlak dalam seluruh mata 

pelajaran dan kegiatan sekolah atau pesantren. 

 Kedua, para pendidik perlu menghidupkan kembali tradisi pembacaan dan 

pengkajian kitab-kitab turats tentang adab dan akhlak, seperti Ta‘līm al-Muta‘allim, 

Adab al-‘Ālim wa al-Muta‘allim, dan Naṣā’iḥ al-‘Ibād, sebagai rujukan praktis 

pembentukan karakter. Tradisi ini sebaiknya dikontekstualisasikan dengan tantangan 

zaman, misalnya dengan membahas adab menggunakan gawai, etika bermedia sosial, 

dan sikap terhadap ilmu di era digital, sehingga nilai-nilai klasik tetap relevan dengan 

realitas kekinian. 

 

  



89 
 

 

JOURNAL OF POJOK GURU: VOLUME 4 NUMBER 1 JANUARY 2026 

 
 
 

e-ISSN: 2986-4321 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Kementerian Agama RI. Al-Qur'an dan Terjemahnya. Jakarta: Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al-Qur'an, 2019. 

 

Imam al-Ghazali, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Juz 2 (Pasuruan: PETA, 2000). 

 

Syekh Burhanuddin al-Zarnuji, Terjemah Ta‘līm al-Muta‘allim, (Kediri: SANTRI 

CREATIVE PRESS, 2018). 

 

Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI Daring). “gawai.” Diakses 6 Desember 

2025, 10:30 WIB, dari https://kbbi.web.id/gawai 

 

Cleveland Clinic. “Dissociative Identity Disorder (Multiple Personality 

Disorder).” Diakses 6 Desember 2025, 10:30 WIB, dari 

https://my.clevelandclinic.org/health/diseases/9792-dissociative-

identity-disorder-multiple-personality-disorder. 

 

Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI Daring). “deskriptif” dan “analitis.” 

Diakses 6 Desember 2025, 10:40 WIB, dari https://kbbi.web.id. 

Scholarship Institute Editorial. “What Is Contemporary Literature? Definition & 

Key Traits.” Diakses 6 Desember 2025, 10:45 WIB, dari 

https://scholarshipinstitute.org/blog/what-is-contemporary-literature. 

 

Sartre, Jean-Paul. Being and Nothingness. 1943. Diakses 6 Desember 2025, 10:55 

WIB, dari https://plato.stanford.edu/entries/existentialism/. 

 

Hadi, Samsul. Konsep Etika Peserta Didik Perspektif Kh. Hasyim Asy’ari Dalam 

Karyanya Adāb Al-‘Ālim Wa Al-Muta’Allim. Jakarta: Penerbit XYZ, 

2019. 

 

Amatullah, Raihani Salma, et al. "Konsep Pendidikan Islam dalam Al-Qur’an: 

Studi Analisis Tafsir Ibnu Katsir." Ulumul Qur'an: Jurnal Kajian Ilmu 

Al-Qur'an dan Tafsir, vol. 3, no. 2, 2023, pp. 173-186. 

 

Rohayati, Enok. "Pemikiran Al-Ghazali tentang Pendidikan Akhlak." Ta'dib: 

Jurnal Pendidikan Islam, vol. 16, no. 01, 2011, pp. 93-112. 

 

Bahri, Syamsul. "Pendidikan Akhlak Anak dalam Perspektif Imam Al-Ghazali." 

At-Tadzkir: Islamic Education Journal, vol. 1, no. 1, 2022, pp. 23-41 

. 

Wibowo, Hasyim. "Etika Santri kepada Kiai Menurut Kitab Ta'lim Muta'allim di 

PP. Kotagede Hidayatul Mubtadi-ien Yogyakarta." Panangkaran: Jurnal 

Penelitian Agama Dan Masyarakat, vol. 4, no. 2, 2020, pp. 1-12. 

 

Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Kitab al-Adab, Hadis No. 6019. Diakses 6 

Desember 2025, 23:30 WIB, dari https://sunnah.com/bukhari/76/32. 

https://kbbi.web.id/gawai?utm_source=chatgpt.com
https://my.clevelandclinic.org/health/diseases/9792-dissociative-identity-disorder-multiple-personality-disorder.
https://my.clevelandclinic.org/health/diseases/9792-dissociative-identity-disorder-multiple-personality-disorder.
https://kbbi.web.id/
https://scholarshipinstitute.org/blog/what-is-contemporary-literature.
https://plato.stanford.edu/entries/existentialism/

