
Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora 

Vol. 4 No. 1, Desember 2025      

 

 

140 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an 
 

Komparasi Konsep Moderasi Beragama Dalam Al-Qur’an Dan 

Teologi Wahdatul Wujud Serta Filsafat Perenialism 
 

Muhamad Zamroji 

IAI Hasanuddin Pare 

mzamroji1977@gmail.com 

 

Ria Puspitasari 

IAI Hasanuddin Pare 

ria.kampus@gmail.com 

 

Submitted : 18/12/2025        Reviewed : 27/12/2025   Accepted: 30/12/2025 

 

Abstrak: Menjaga keseimbangan antara hak beragama dan komitmen kebangsaan menjadi 

tantangan bagi setiap warga negara Indonesia. Maka moderasi beragama menjadi sarana yang 

urgen untuk mewujudkan kemaslahatan kehidupan beragama dan berbangsa yang harmonis, 

damai dan toleran. Kesamaan konteks terkait konsep moderasi beragama dalam al-Qur’an dan 

perspektif teologi wahdatul wujud serta filsafat perenialism yang memiliki perbedaan dan 

persamaan konsep, menjadi dasar penelitian ini sehingga penulis melakukan analisis komparatif. 

Penelitian ini diharapkan dapat mendeskripsikan gagasan moderasi beragama dalam sebagai 

landasan berpikir logis dan memahami agama secara universal, mendalam, dan sistematis. 

Tujuan penulisan artikel ini adalah (1) Mengetahui konsep moderasi beragama dari sudut 

pandang al-Qur’an dan perspektif teologi wahdatul wujud serta filsafat perenialism. (2) 

Mengetahui komparasi antara konsep moderasi beragama dalam pandangan al-Qur’an dan 

perspektif teologi wahdatul wujud serta filsafat perenialism. Penelitian ini menggunakan metode 

penelitian kajian kepustakaan (library research) dengan teknik analisa komparatif. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa, pada dasarnya ada persamaan dan perbedaan prinsip konstruksi 

nilai-nilai moderasi beragama dalam pandangan al-Qur’an, teologi wahdatul wujud dan filsafat 

perenialism, yang mengajarkan kepada manusia akan pentingnya nilai humanisme, kerukunan 

(toleransi), penghargaan dan penghormatan kepada orang lain, komitmen kebangsaan, anti 

kekerasan, dan akomodatif terhadap kebudayaan lokal. Dan inilah makna moderasi beragama 

sebagai bagian dari perlindungan agama (hifzh ad-dîn).  

 

Kata Kunci: Moderasi Agama; Wahdatul Wujud; Filsafat Perenialism. 

 

Abstract: Maintaining a balance between religious rights and national commitment is a challenge 

for every Indonesian citizen. Therefore, religious moderation is an urgent means to realize the 

benefits of a harmonious, peaceful and tolerant religious and national life. The similarities in 

context regarding the concept of religious moderation in the Qur'an and the perspectives of 

wahdatul wujud theology and perennialism philosophy, which have differences and similarities 

in concept, form the basis of this study, leading the author to conduct a comparative analysis. 

This study aims to describe the idea of religious moderation as a basis for logical thinking and 

understanding religion in a universal, profound, and systematic manner. The objectives of this 

article are (1) to understand the concept of religious moderation from the perspective of the Qur'an 

and the perspectives of wahdatul wujud theology and perennialism philosophy, and (2) to 

compare the concept of religious moderation in the Qur'an and the perspectives of wahdatul 

wujud theology and perennialism philosophy. This study uses a library research method with 

comparative analysis techniques. The results of the study show that, basically, there are 

similarities and differences in the principles of constructing the values of religious moderation in 

the views of the Qur'an, Wahdatul Wujud theology and perennialism philosophy, which teach 

humans the importance of humanism, harmony (tolerance), appreciation and respect for others, 

mailto:mzamroji1977@gmail.com


Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora  https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad  

Vol. 4 No. 1, Desember 2025  ISSN (online) 2964 9498 

 

Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an | 141  

 

national commitment, anti-violence, and accommodating local cultures. This is the meaning of 

religious moderation as part of the protection of religion (hifzh ad-dîn).  

 

Keywords: Religious Moderation; Wahdatul Wujud; Perennialism Philosophy. 

 

 

 

PENDAHULUAN  

 

Selama satu dekade terakhir, dalam beragama bangsa Indonesia dihadapkan pada 

cara pandang, sikap dan praktik beragama yang berlebihan (ekstrem), yang 

mengesampingkan martabat kemanusiaan, adanya klaim kebenaran subyektif dan 

pemaksaan kehendak atas tafsir agama serta pengaruh kepentingan ekonomi dan politik 

yang berpotensi memicu konflik, serta semangat beragama yang tidak selaras dengan 

kecintaan berbangsa dalam bingkai NKRI, yang bertentangan dengan konsep yang 

diajarkan oleh Islam sejak awal. Yang dicita-citakan Islam adalah hubungan antar umat 

beragama yang rukun dan dialogis, bukan pertikaian dan konflik. Watak semua agama 

memang misionaris, termasuk agama Islam. Yakni agama dakwah1 untuk menyeru umat 

manusia memeluk agamanya.  

Dampak klasik dari problem tersebut, yang sering muncul adalah masalah truth 

claim, yaitu keyakinan dari pemeluk agama tertentu yang menyatakan bahwa agamanya 

adalah satu-satunya agama yang benar (inklusivisme). Dan selanjutnya memunculkan 

klaim keselamatan, yaitu keyakinan dari pemeluk agama tertentu yang menyatakan 

bahwa satu-satunya jalan keselamatan bagi umat manusia. Dalam realitasnya, secara 

sosiologis, klaim-klaim ini telah menimbulkan berbagai konflik social politik, yag telah 

mengakibatkan berbagai macam perang antar agama yang sampai sekarang masih terus 

menjadi kenyataan modern ini2.  

Munculnya kekerasan, anarkisme, pemaksaan, dan intimidasi dengan 

menggunakan simbol-simbol agama, agama pembawa misi Tuhan tidak untuk jalan 

damai demi kemanusiaan.  Hal ini ditandai oleh terorisme yang dilakukan oleh 

organisasi-organisasi atau individu yang mengatasnamakan Islam, munculnya konspirasi 

kaum Yahudi dan Kristen untuk menghancurkan Islam, pembakaran tempat-tempat  

ibadah, gerakan untuk mendirikan kekhalifahan islam yang mengancam asas kebangsaan 

dan NKRI, munculnya gerakan fundamentalis islam, islam garis keras, atau semacam 

kelompok  yang menolak system demokrasi Indonesia yang menganggap Pancasila, 

UUD 45, NKRI, dan Bhineka Tunggal Ika belum merupakan ideologi yang final bagi 

Indonesia  yang dalam realitasnya semua itu bukan disebut kebangkitan melainkan krisis 

pertikaian. Dan selama satu dekade terakhir predikat ini menjadi melekat pada Islam. 

Krisis ini mempunyai potensi konflik yang besar untuk masyarakat Indonesia yang 

dijuluki sebagai masyarakat multireligius yang majmuk atau plural society.  

 
1Agama dakwah adalah agama yang selalu mendorong pemeluknya untuk senantiasa aktif 

melakukan kegiatan dakwah. Sehingga maju mundurnya umat Islam sangat bergantung dan berkaitan erat 

dengan kegiatan dakwah. dakwah harus bebas dari segala bentuk pemaksaan. Dakwah memang kewajiban 

agama, namun Islam tidak mengizinkan dakwah dengan menggunakan cara-cara pemaksaan. Dakwah yang 

diajarkan Islam adalah dakwah dengan pendekatan dalil dan burhan, bukan dengan pedang dan aliran 

darah. Dakwah yang diajarkan Islam adalah dakwah yang humanis, cerdas, elegan, permisif dan penuh 

hikmah. 
2 Budhy Munawar-Rachman, Argumen Islam Untuk Pluralisme (Jakarta: Grasindo, 2010), 29. 



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora 

Vol. 4 No. 1, Desember 2025      

 

 

142 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an 
 

Dalam kajian terdahulu telah disebutkan: 1) Hubungan Filsafat Agama Dan 

Moderasi.3 2) Moderasi Beragama Dalam Perspektif al-Qur’an (Sebuah Tafsir 

Kontekstual Di Indonesia).4 3) Perspektif al-Qur’an Tentang Nilai Moderasi Beragama 

Untuk Menciptakan Persatuan Indonesia.5 4) Moderasi Beragama Perspektif Maqashid 

al-Shariah.6 5) Tasawuf Dan Moderasi Islam Sebuah Upaya Melunakkan. 7 6) Toleransi 

Beragama Perspektif Wahdat Al-Wujūd Ibnu Arabi8 7) Moderasi Beragama Menurut Al-

Qur’an Dan Hadits.9 8) Moderasi Beragama: Aliansi Perspektif Tafsir Sufistik.10 9) 

Moderasi Beragama Perspektif Ilmu Tasawuf.11 10) Konsep Moderasi Beragama Dalam 

Perspektif Wahdatul ‘Ulum Dan Maqashid Al-Syari’ah: Upaya Mencegah Radikalisme 

Dan Liberalisme Di Dunia Pendidikan.12 

Dalam al-Quran sendiri terdapat banyak ayat yang memiliki muatan moderasi 

beragama. Bahkan dengan cukup tegas Allah menafikan segala bentuk pemaksaan dalam 

urusan beragama. Di antara ayat-ayat itu adalah al-Baqarah: 256, Yunus: 99, al-Kahfi: 

29, al-Baqarah: 143, an-Nisa’: 171, al-Maidah: 77, al-Isra’: 110, al-Furqan: 67, al-Hasyr: 
7, al-Baqarah: 22, al-An’am: 141, al-A’raf: 31. 

Berpijak dari ayat dan penafsiran-penafsiran ayat-ayat yang terkait dengan 

moderasi beragama, salah satu hikmah mengapa Allah tidak menciptakan manusia 

semuanya beriman menurut mufassir klasik adalah dapat diungkapkan dengan rumusan 

teologis sebagai berikut: Bahwa moderasi beragama sesungguhnya adalah sebuah aturan 

Tuhan (sunnatullah) yang tidak akan berubah, sehingga tidak bisa dilawan atau dihindari. 

Islam adalah agama yang kitab sucinya dengan tegas mengakui hak-hak agam lain 

sepenuhnya. Pengakuan akan hak agama-agama lain itu sendirinya merupakan dasar 

paham pluralism social agama, sebagai ketetapan Tuhan yang tidak berubah-rubah.13 

Penafsiran-penafsiran di atas, baik yang klasik maupun kontemporer lebih 

menekankan kepada pemaknaan kembali terma-terma kunci al-Qur’an sesuai dengan 

makna asalnya. Pemaknaan tersebut terkesan tekstual. Kata-kata dalam ayat yang 

ditafsirinya dimaknai sebagaimana makna asalnya dengan mengesampingkan pengaruh-

pengaruh konteks terhadap pemaknaannya. Karena pendekatan tekstual tersebut, maka 

 
3 Nila Fadilah Nasution. Hubungan Filsafat Agama Dan Moderasi. JPM. Jurnal Penelitian 

Multidisiplin. Vol.1 No.2 Desember 2022, hlm. 61-65 
4 Abdul Aziz. Moderasi Beragama Dalam Perspektif Al-Qur’an (Sebuah Tafsir Kontekstual Di 

Indonesia). Al-Burhan. Kajian Ilmu dan Pengembangan Budaya Al-Qur’an, Vol. 21, No. 02, Desember 

2021: 218-231. 
5 Sania Alfaini. Perspektif Al-Qur’an Tentang Nilai Moderasi Beragama Untuk Menciptakan 

Persatuan Indonesia. Eduprof. Islamic Education Journal. Volume3 Nomor 2, September 2021. 
6 Fatkul Chodir, Arifin. Moderasi Beragama Perspektif Maqashid al-Shariah. Syari’ah: Journal 

Of Fiqh Studies. Volume 2 (1), Juni 2024. 
7 Asep Rusmana, Muhamad Kodir. Tasawuf Dan Moderasi Islam Sebuah Upaya Melunakkan. 

Ma’rifat: Jurnal Ilmu Tasawwuf. Vol 1 No.1 (2022). 
8 Sugianto. Paradigma Radikalistik Di Indonesia. Indonesian Journal of Islamic Theology and 

Philosophy. Volume 1. No. 2 Tahun 2019, h. 179-194 
9 Fauziah Nurdin. Moderasi Beragama Menurut Al-Qur’an Dan Hadits. Jurnal Ilmiah Al 

Mu’ashirah: Media Kajian Al-Qur'an dan Al-Hadits Multi Perspektif Vol. 18, No. 1, Januari 2021 Hal: 59-

70 
10 Syarif. Moderasi Beragama: Aliansi Perspektif Tafsir Sufistik Al-Hikmah: Jurnal Dakwah, 

Volume 15, Nomor II, Tahun 2021 [P. 271-296] 
11 Mukhlisin. Moderasi Beragama Perspektif Ilmu Tasawuf. Alasma | Jurnal Media Informasi dan 

Komunikasi Ilmiah. Volume 5 (2), 2023.  
12 Didi Maslan. Konsep Moderasi Beragama Dalam Perspektif Wahdatul ‘Ulum Dan Maqashid 

Al-Syari’ah: Upaya Mencegah Radikalisme Dan Liberalisme Di Dunia Pendidikan. Book Chapter of 

Proceedings Journey-Liaison Academia and Society. Vol.3, No.1, 30 April 2024 (hal: 389-410) 
13 Budhy Munawar-Rachman, Argumen Islam Untuk Pluralisme (Jakarta: Grasindo, 2010), 27. 



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora  https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad  

Vol. 4 No. 1, Desember 2025  ISSN (online) 2964 9498 

 

Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an | 143  

 

makna ayat tidak memberikan jawaban yang kontekstual terhadap berbagai problem umat 

manusia. Karena dari itu butuh pemahaman yang dapat mengembalikan nilai-nilai hakiki 

al-Qur’an, karena perkembangan agama diera multireligius ini dan masyarakat yang 

plural dalam segi agama telah direduksi oleh pemuka dan penganutnya masing-masing.  

Tanpa mengenyampingkan panafsiran-penafsiran sebelumnya, dalam sudut 

pandang tekstual teologi wahdatul wujud, yang melahirkan konsep “Kesatuan Tuhan dan 

Kesatuan Agama”, pada dasarnya secara teologi bila dikaji lebih dalam akan memberi 

kesempatan manusia untuk memilih agama sesuai hati nuraninya secara tulus, ikhlas, dan 

bertanggung jawab dengan konsekuensi dari pilihannya itu, tanpa paksaan dan ancaman 

dari pihak manapun. Juga mengajarkan kepada manusia akan pentingnya nilai 

humanisme, kerukunan, penghargaan dan penghormatan kepada orang lain, sehingga 

konflik berdarah yang mengatasnamakan agama bisa dihindari dari kehidupan manusia. 

Dan inilah makna kebebasan agama sebagai bagian dari perlindungan agama (hifzh ad-

dîn).  
Dengan mengacu kepada sifat-sifat hakiki Tuhan, maka ketika ada penyimpangan 

dalam proses natural kehidupan manusia, harus ada manusia lain yang mengingatkannya. 

Konsep inilah yang mendasari pandangan dalam memahami amar ma’ruf nahi munkar. 

Dalam proses pengasuhan Tuhan terhadap umat manusia secara evolutif, semua agama 

akan bermuara pada satunya Tuhan dalam pandangan seluruh umat manusia, sekalipun 

dengan bentuk manifestasi yang berbeda-beda. Secara evolutif sebenarnya seluruh umat 

manusia berangkat dari asal yang sama, kemudian karena pengaruh berbagai hal yang 

mengitarinya mereka terpecah-pecah, kemudian dengan bimbingan Tuhan, lewat wahyu 

mereka diingatkan kembali menjadi satu yang merupakan esensi pada diri mereka.  

Proses itulah yang sebenarnya diajarkan oleh semua agama dimuka bumi ini. Dengan 

konsep Kesatuan Tuhan Dan Agama ini, ada keharusan bagi seluruh umat manusia 

apapun agamanya untuk saling menghormati dan saling berbuat baik satu sama lain. 

Argumen di ataslah yang merupakan penterjemahan ayat iyyaka na’budu wa iyyaka 

nasta’in.14 Pemahaman konsep Kesatuan Tuhan Dan Agama (wahdatul wujud) inilah 

yang juga mendasari secara teologi lahirnya moderasi beragama. 

Dalam filsafat, teologi agama-agama melalui titik temu agama-agama dilakukan 

menggunakan Filsafat Perennial atau Perenialisme. Secara etimologi istilah Filsafat 

Perennial berasal dari istilah latin yakni: Philosophia Perennis yang arti harfiahnya 

adalah filsafat yang abadi. Perspektif Filsafat Perennial adalah sebuah filsafat yang 

dipandang bisa menjelaskan segala kejadian yang bersifat hakiki, menyangkut kearifan 

yang diperlukan dalam menjalankan hidup yang benar, yang rupanya menjadi hakikat 

dari seluruh agama-agama dan tradisi-tradisi besar spiritualitas manusia.15  

Maka, kalau disebut perennial religion, maksudnya adalah ada hakikat yang sama 

dalam setiap agama, yang dalam istilah Sufi sering diistilahkan dengan religion of the 

heart, meskipun terbungkus dalam wadah atau jalan yang berbeda16. Kesatuan agama ini 

hanya berada dan bisa difahami pada level esoteric17 (batin) (istilah Huston smith), 

esensial (istilah Baghavan Das), atau transeden (istilah Frithjof Schuon). Sebaliknya 

kesatuan agama  tidak  berada pada level eksoterisme (lahir).  

 
14 Di rangkum dari Rafiq, Ahmad., “Kesatuan Tuhan dan Kesatuan Agama (Studi atas Penafsiran 

Maulana Abu al-Kalam Azad”, Jurnal Studi Ilmu-ilmu al-Qur’an dan Hadits, Vol. 2 No. 3 1 Juli 2001, 43-

50. 
15 Budhy Munawar-Rachman, Islam Pluralitas (Jakarta: Paramadina, 2001), 79. 
16 Ibid., 87. 
17 Memahami ajaran agama dari sisi esoteric bermakna melihat hakikat yang sesungguhnya ajaran 

agama,  



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora 

Vol. 4 No. 1, Desember 2025      

 

 

144 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an 
 

Di sinilah kita harus mengatakan bahwa moderasi beragama adalah sebuah 

keniscayaan dan kehendak Tuhan yang tidak bisa diingakari. Konsekuensi dari 

pernyataan ini adalah keniscayaan kita untuk bersikap penuh tasamuh atau toleran 

terhadap orang lain yang berbeda keyakinan atau agama dengan kita, apapun namanya. 

Penolakan terhadap moderasi beragama bisa dipandang sama dengan penolakan terhadap 

realitas dan sekaligus kehendak Tuhan Yang Maha Bijaksana itu. Tuhan sesungguhnya 

ingin agar eksistensi moderasi beragama bagi manusia dan alam semesta benar-benar 

dipikirkan dan direnungkan dalam-dalam oleh manusia. Moderasi beragama merupakan 

perekat antara semangat beragama dan komitmen berbangsa. Di Indonesia, beragama 

pada hakikatnya adalah ber-Indonesia dan ber-Indonesia itu pada hakikatnya adalah 

beragama. Maka, moderasi beragama sebagai perekat antara semangat beragama dan 

komitmen berbangsa dan memperkuat esensi ajaran agama dalam kehidupan Masyarakat. 

 

Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis persamaan dan perbedaan prinsip 
konstruksi nilai-nilai moderasi beragama dalam pandangan al-Qur’an, teologi wahdatul 

wujud dan filsafat perenialism. Dengan demikian maka umat islam di Indonesia 

memerlukan pencerahan (enlightenment) dan gagasan-gagasan, sebagai alternative untuk 

membangun kerukunan umat beragama. Diharapkan dengan asumsi pemahaman 

moderasi beragama dari beberapa perspektif disiplin ilmu, dapat melahirkan pemahaman 

moderasi beragama yang mendalam. Sehingga manfaat dari pemahaman tersebut dapat 

memperkuat esensi ajaran agama dalam kehidupan Masyarakat, mengelola keragaman 

tafsir keagamaan dengan mencerdaskan kehidupan keberagamaan, merawat 

Keindonesiaan. Karena moderasi beragama bukan hal absurd yang tak bisa diukur 

 

Metode Penelitian 

Objek dalam riset ini adalah pemikiran para mufassir al-Qur’an dan teologi 

wahdatul wujud, serta pemikiran filsafat perenialism yang berkaitan dengan konsep 

moderasi beragama sebagai sebuah positive reinforcement. Penelitian ini termasuk 

penelitian pustaka, yakni penelitian yang menggunakan referensi literatur atau buku-buku 

sebagai sumber data untuk memahami sebuah pengetahuan ilmiah yang bersumber dari 

dokumen tertentu sebagaimana yang telah disampaikan oleh para peneliti terdahulu 

ataupun para ilmuan sebelumnya. Deskriptif analisis merupakan pendekatan dalam 

penelitian komparatif ini. Dimana penulis berupaya untuk menjabarkan pandangan para 

mufassir al-Qur’an dan teolog wahdatul wujud, serta pemikiran filsafat perenialism yang 

berkaitan dengan konsep moderasi beragama. 

Sumber data utama pada penelitian ini yakni kitab para mufassir al-Qur’an yang 

berfokus pada kajian ayat-ayat moderasi beragama. Serta beberapa jurnal dan buku yang 

berfokus pada konsep Kesatuan Tuhan dan Kesatuan Agama (wahdatul wujud) dan 

filsafat perenialism. Usaha mengumpulkan data peneliti mengkaji buku serta jurnal 

ilmiah yang terkait dengan moderasi beragama dalam persepektif tiga fan ilmutersebut. 

Metode pengumpulan data ialah tahapan penting dalam penelitian, karena tujuan utama 

dari kajian ilmiah adalah memperoleh data yang dapat dipertanggungjawabkan serta 

valid.  

Teknik analisa data pada penelitian ini menggunakan teknik analisis komparatif 

yang melakukan analisa dengan tujuan mencari dan menemukan persamaan serta 

perbedaan fenomena. Peneliti mencari dan menemukan persamaan dan perbedaan 

pemikiran para mufassir al-Qur’an dan teologi wahdatul wujud, serta pemikiran filsafat 

perenialism yang berkaitan dengan konsep moderasi beragama. Kemudian peneliti 

menyajikan hasil temuan penelitiannya dalam bentuk narasi dan skema analisa. 



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora  https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad  

Vol. 4 No. 1, Desember 2025  ISSN (online) 2964 9498 

 

Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an | 145  

 

Hasil Pembahasan 

Moderasi Agama Dalam Perspektif Tafsir Al-Qur’an 

Keimanan adalah masalah yang bersumber dari hati nurani yang butuh ketulusan 

dan keikhlasan. Mustahil memaksa seseorang yang tidak atau belum bisa meyakini 

kebenaran Islam sebagai pilihan kepercayaan untuk masuk dan memeluknya secara tulus. 

Menanamkan ajaran Islam dengan paksaan, tidak akan membentuk jiwa seorang Muslim 

sejati. Hasil dari pemaksaan hanya akan melahirkan Muslim-Muslim yang hipokrit 

(munafiq). Imam al-Qaffal mengatakan: 

ني وَالْْيخْتيياَري 
مَا بَناَهُ عََلَ التَّمَكُّ يْمَاني عََلَ الْْيجْباَري وَالقَْسْْي وَإينَّ مْرُ الْْي

َ
َ أ  مَا بنُِي

Urusan keimanan tidak dibangun atas dasar paksaan dan tekanan, 

iman hanya (bisa) dibangun atas dasar kesadaran dan pilihan”.18 

Dalam al-Quran sendiri terdapat banyak ayat yang memiliki muatan kebebasan 

untuk memeluk agama Islam atau tidak. Bahkan dengan cukup tegas Allah menafikan 

segala bentuk pemaksaan dalam urusan beragama. Di antara ayat-ayat itu adalah:19 

يْنِ  اها فِي الد ِ  لَا إِكْرا

“Tidak ada paksaan dalam agama“.  (QS. al-Baqarah: 256) 

ني  نتَْ تكُْريهُ النَّاسَ حَتََّّ يكَُوْنوُْا مُؤْمي
َ
فأَ

َ
يْعًا أ رضْي كُُُّهُمْ جََي

َ
ْ الْْ  ( 99يَْْ )يونس:  وَلوَْ شَاءَ رَبُّكَ لََمَنَ مَنْ فِي

“Dan jika Tuhanmu menghendaki, tentulah beriman semua orang yang di muka 

bumi seluruhnya. Maka apakah kamu (hendak) memaksa manusia supaya mereka 

menjadi orang-orang yang beriman semuanya?”. (QS. Yunus: 99)  

نْ وَمَنْ شَاءَ فَليْكَْفُرْ   فَمَنْ شَاءَ فَليْؤُْمي

“Maka barangsiapa yang ingin (beriman) hendaklah ia beriman, dan barangsiapa 

yang ingin (kafir) biarlah ia kafir”. (QS. al-Kahfi: 29) 

Menurut sebagian pendapat, ayat-ayat yang bermuatan kebebasan beragama di 

atas diklaim sebagai ayat yang telah dihapuskan hukumnya (mansûkh) dengan ayat-ayat 

qitâl, diantaranya: 

يُْ  وَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبيئسَْ المَْصي
ْ
مْ وَمَأ يَْْ وَاغْلظُْ عَليَهْي ارَ وَالمُْناَفيقي دي الكُْفَّ ُّ جَاهي هَا النَّبِي يُّ

َ
  ياَ أ

“Hai nabi, berjihadlah (melawan) orang-orang kafir dan orang-orang munafik itu”. 

(QS. At-Taubah: 73) 

Wahbah az-Zuhaili dalam at-Tafsîr al-Munîr-nya berpendapat, klaim itu 

bertentangan dengan kenyataan bahwa ayat kebebasan beragama diturunkan antara tahun 

ke-3 atau ke-4 Hijriyah setelah diinstruksikannya jihad dalam Islam.20 Jika demikian, 

justru perintah perang yang seharusnya dianulir (mansûkh) dengan keberadaan ayat di 

atas. Selain itu, tidak pernah ditemukan informasi dari Nabi saw. yang menjelaskan 

 

 18 Fakhruddin Ar-Razi, Mafâtih al-Ghaib, Vol. VII, Hlm. 14, Maktabah Syamilah. 
19 Ayat lain yang menyuarakan kebebasan berkeyakinan juga terdapat dalam QS. al-Kafirun: 6, 

QS. al-Kahfi: 29, QS. al-Mumtahanah: 8. 
20 Wahbah Az-Zuhaili, at-Tafsîr al-Munîr, Vol. III, Hlm. 23, Maktabah Syamilah. 



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora 

Vol. 4 No. 1, Desember 2025      

 

 

146 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an 
 

bahwa ayat-ayat kebebasan beragama telah dihapus. Karena itu, klaim mengenai 

terhapusnya ayat di atas tidak bisa dipertanggungjawabkan. 

Dalam al-Quran sendiri terdapat banyak ayat21 yang memiliki muatan kebebasan 

untuk memeluk agama Islam atau tidak, dan kebebasan untuk patuh atau menentang 

Tuhan. Keimanan bukan wewenang dan kuasa manusia, tetapi Allah-lah yang memberi 

petunjuk (hidayah)  kepada siapa yang dikehendaki-Nya. Bahkan dengan cukup tegas 

Allah menafikan segala bentuk pemaksaan dalam urusan beragama.22 Di antaranya 

adalah Surat Yunus: 99 : 

ني  نتَْ تكُْريهُ النَّاسَ حَتََّّ يكَُوْنوُْا مُؤْمي
َ
فأَ

َ
يعًْا أ رضْي كُُُّهُمْ جََي

َ
ْ الْْ  99يَْْ وَلوَْ شَاءَ رَبُّكَ لََمَنَ مَنْ فِي

“Dan jika Tuhanmu menghendaki, tentulah beriman semua orang yang di muka 

bumi seluruhnya. Maka apakah kamu (hendak) memaksa manusia supaya mereka 

menjadi orang-orang yang beriman semuanya?”. (QS. Yunus: 99) 

Menurut Abu Ja’far Muhamad bin Jarir al-Thabari mengutip pendapat Abu Ja’far 

al-Nuhas dalam kitab Ma’ani al-Qur’an, bahwa surat Yunus ayat 99 dan ayat-ayat 

lainnya menjelaskan bahwa Rasulullah SAW sangat berkeinginan keras agar setiap orang 

beriman dan mengikuti beliau kejalan pertunjuk. Oleh karena itu Allah mengabarkan 

kepadanya bahwa tidak ada yang akan beriman kecuali sudah ditetapkan Allah sejak 

penyebutan pertama bahwa dia merupakan ahlu al-sa’adah (orang yang akan bahagia). 

Sebaliknya tidak akan ada yang sesat kecuali yang Allah tulis sebagai ahlu al-syaqa’ 

(penyandang kesengsaraan) sejak penyebutan (taqdir) pertama.23 

Dan juga dalam tafsir al-Misbah, Quraish Shihab berpendapat, bahwa ayat 

tersebut ditujukan kepada Nabi Muhamad SAW yang berupaya dengan sungguh-sungguh 

melebihi kemampuan beliau, sehingga hampir mencelakakan diri sendiri guna mengajak 

manusia beriman kepada allah SWT. Apa yang beliau lakukan itu karena aneka upaya 

dan bermacam-macamnya cara yang beliau lakukan sehingga seakan-akan hal tersebut 

telah sampai pada tahap paksaan, yakni paksaan terhadap diri beliau sendiri dan hampir 

menyerupai pemaksaan terhadap orang lain.24 

Surat Yunus termasuk surat Makkiyah (yang diturunkan di Makkah) ketika 

kondisi masyarakat Makkah pada waktu urusan hakikat uluhiyah dan ubudiyah masih 

amburadul. Mereka mempertuhankan benda-benda dan makhluk hidup, hayalan dan 

dugaa-dugaan mereka, serta mempersembahkan segala yang sangat mereka cintai 

termasuk nyawa mereka sendiri pada waktu-waktu tertentu berdasarkan bisikan-bisikan 

dukun-dukun dan orang-orang kepercayaan mereka.25Kehidupan mereka tidak stabil, 

mereka hidup di antara keluh kesah terhadap benda-benda dan makhluk hidup. Mereka 

mendekatkan diri kepada makhluk-makhluk yang sama seperti menyembah Allah.26  

 
21 Ayat lain yang menyuarakan kebebasan berkeyakinan juga terdapat dalam Surat al-Kafirun: 6, 

Surat al-Kahfi: 29, QS. al-Mumtahanah: 8, al Baqarah (2): 256, al Baqarah([2): 62, Asy Syura (42): 13, An 

Nisa (4) : 131.  
22 Tuhan tidak menetapkan paksaan untuk memeluk islam, melainkan kebebasan memilih. Al-

Qur’an sendiri memandang persoalan hak agama sebagai sesuatu yang sangat penting bagi manusia.  
23 Ibid. 759.Lihat juga Tafsir Khazin Juz 2 : 504, Gharaib al-Qur’an Wa Raghaib al-Furqan Juz 

3 : 610, Mafatih al-Ghaib Juz 17 : 133, Faidh al-Rahman Tafsir Jawahir al-Qur’an Juz 1 : 199. 
24 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah ( Jakarta : Lentera Hati, 2002) Juz 9 : 101. 
25 Sayyid Qutb, Tafsir fi Dzilal al-Qur’an, terj. As’ad Yasin dkk. (Jakarta : Gema Insani Press, 

2003) Juz 6 : 84. 
26 Ibid. 



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora  https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad  

Vol. 4 No. 1, Desember 2025  ISSN (online) 2964 9498 

 

Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an | 147  

 

Sehingga seluruh susunan redaksi surat Yunus ialah persoalan uluhiyah 

(ketuhanan) dan ubudiyah, penjelasan hakikatnya, dan penjelasan tentang konskuensi-

konskuensi hakikat dalam kehidupan manusia. Dan kenyataannya persoalan terbesar ini 

merupakan persoalan al-Qur’an secara keseluruhan, kususnya al-Qur’an Makkiyah.27 

Menurut Abu Ja’far Muhamad bin Jarir al-Thabari, bila ada yang berkata : Lalu 

apa makna ayat مِيْعًا نْ فيِْ الْْآرْضِ كلُُّهُمْ جآ نآ مآ مآ مِيْع   menunjukkan makna كلُُّ  padahal kata ,لَآ جآ   dan 

sebaliknya? Lalu apa fungsi pengulangan kedua kata tersebut ?.Jawabannya, para ahli 

bahasa arab dalam hal ini sebagian ahli nahwu Bashrah menjelaskan bahwa kata    مِيْع جآ  

dalam kalimat ini berfungsi sebagai taukid (penguat). Ini sama dengan firman Allah 

dalam surat al-Nahl ayat 51:   ِيۡنِ ٱثۡنآيۡ ن هآ
  Janganlah kamu menyembah dua Tuhan.28":  لَآ تآتَّخِذوُٓاْ إلِآَٰ

Menurut Imam Zamahsari dalam tafsir Kasyaf-nya, kata anta (engkau) ditegaskan 

pada hal kata tukrihu (engkau paksakan) sudah mengandung kata engkau yang ditujukan 

kepada Nabi Muhamad. Penggunaan huruf istifham dalam ayat tersebut mengindikasikan 

bahwa pemaksaan itu mungkin saja dilakukan oleh Nabi Muhamad, tetapi hal tersebut 
bukan wewenangnya dan hanya merupakan wewenang Allah SWT tanpa bantuan 

siapapun. Karena hanya Dialah yang mampu untuk menjadikan hati yang galau (idztirab) 

untuk beriman.29 

Perspektif Tafsir Klasik 

Menanggapi ayat tersebut Abu Ja’far Muhamad bin Jarir al-Thabari berpendapat: 

Allah berfirman kepada Nabi-Nya: Kalau saja Tuhanmu itu berhendak (wahai 

Muhamad), maka semua yang ada di bumi ini akan beriman kepadamu dan membenarkan 

bahwa kamu adalah utusan Allah, dan apa yang kamu bawa kepada mereka (berupa 

ajakan menyembah hanya kepada Allah SWT dan mengesakn-Nya) adalah sesuatu yang 

benar. Akan tetapi Allah tidak menghendaki hal itu, karena sudah ditetapkan dalam 

keputusan Allah sebelum engkau diangkat menjadi rasul bahwa mereka akan menjadi 

kafir dan tidak akan beriman kepadamu. Mereka tidak akan percaya cahaya kebenaran 

yang kamu bawa. Hanya mereka yang sudah ditetapkan Allah akan bahagia sejak awal 

(fi al-kitab al-awwal) sebelum diciptakannya langit dan bumi sserta isinya yang akan 

beriman kepada kamu30.  

Hal ini menunjukkan bahwa walaupun Nabi muhamad sangat berkeinginan kuat 

manusia untuk mempercayai dan memaksa mereka untuk beriman terhadap risalah  yang 

dibawanya, itu tidak akan dapat terlaksana tanpa izin-Nya. Hal ini senada dengan firman 

Allah SWT : 

فَ ن س  ۡ  وَمَا كََنَ لني
َ
نَ ۡ  تؤُ أ ي ٱ ني ۡ  بيإيذ  إيلَّْ  مي ينَ ٱ عََلَ  سَ ۡ  لرِّجٱ  عَلُ ۡ  وَيجَ ۡ  للَّّ ي   ١٠٠ قيلوُنَ ۡ  يعَ لَْ  لََّّ

Dan tidak ada seorangpun akan beriman kecuali dengan izin Allah; dan Allah 

menimpakan kemurkaan kepada orang-orang yang tidak mempergunakan 

akalnya(QS. Yunus: 100) 

Abu Ja’far Muhamad bin Jarir al-Thabari menambahkan: Allah berfirman kepada 

Nabinya: Tidak ada di antara jiwa yang Aku ciptakan akan beriman kepadamu, wahai 

muhamad, kecuali atas izin-Ku, maka janganlah kamu memaksakan diri untuk memberi 

 
27 Ibid.,83 
28 Abu Ja’far Muhamad bin Jarir al-Thabari, Tafsir al-Thabari, terj. Anshari Taslim dkk. Judul 

asli Jami’ al-Bayan ‘an Ta’wil ayat al-Qur’an ( Jakarta : Pustaka Azam, 2009), 760. 
29 Imam Zamahsari al-Khawarizmi,  Tafsir al-Kasyaf, ( Libanon : Dar al-Ma’rifah : 2009), 474. 

Lihat juga Ruh al-Ma’ani juz 6 : 181.  
30 Abu Ja’far Muhamad bin Jarir al-Thabari, Tafsir al-Thabari.756. 



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora 

Vol. 4 No. 1, Desember 2025      

 

 

148 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an 
 

petunjuk kepada mereka. Sampaikan saja kepada mereka janji Tuhanmu untuk mengazab 

mereka, lalu tinggalkanlah mereka. Karena petunjuk untuk mereka hanya ada di tangan 

Tuhan yang menciptakan mereka.31 

 

Senada dengan pendapat Abu Ja’far Muhamad bin Jarir al-Thabari, Ibnu Katsir 

berkata bahwa: Allah SWT berfirman: Kalau Tuhanmu menghendaki, hai Muhamad, 

tentu akan dibiarkan penghuni bumi ini semuanya beriman kepada apa yang kau bawa 

dan tentu akan berimanlah semuanya tanpa kecuali. Akan tetapi Allah mempunyai 

hikmah dan kebijaksanaan dalam segala perbuatan dan takdir-Nya, sebagaimana 

difirmankan:  

 

ة لنَّاسَ ٱ لََعََلَ  رَبُّكَ  شَاءَٓ  ۡ  وَلوَ مَّ
ُ
دَة ۡ  أ ۡ  وََٰحي مَ رَبُّكَ  ١١٨ تلَيفييَْ ۡ  مُخ يزََالوُنَ  وَلَْ  ۡ  َٰليكَ  ۡ  إيلَّْ مَن رَّحي َ ۡ  خَلقََهُم وَلَّي  ۡ  

م رَبِّكَ  كَُيمَةُ  ۡ  وَتَمَّت
َ
نَّ ۡ  لَْ

َ
نَ   جَهَنَّمَ  لَْ نَّةي ۡ  لٱ مي ج لنَّاسي ٱوَ  جي

َ
  ١١٩ مَعييَْ ۡ  أ

Jikalau Tuhanmu menghendaki, tentu Dia menjadikan manusia umat yang satu, 

tetapi mereka senantiasa berselisih pendapat. kecuali orang-orang yang diberi 

rahmat oleh Tuhanmu. Dan untuk itulah Allah menciptakan mereka. Kalimat 

Tuhanmu (keputusan-Nya) telah ditetapkan: sesungguhnya Aku akan memenuhi 

neraka Jahannam dengan jin dan manusia (yang durhaka) semuanya (QS. Hud : 

118-119) 

Tuhan menegaskan hal ini dalam al-Qur’an : 

َٰتيهي   ۡ  وَمين مََٰوََٰتي ٱ  قُ ۡ  خَل  ۦءَايَ رۡ  لٱوَ   لسَّ
َ
َٰفُ ۡ  خٱوَ   ضي ۡ  أ ل  تيلَ

َ
نتَيكُمۡ  أ ل  ۡ  سي

َ
ۡ  وََٰنيكُمۡ  وَأ َٰت  ذََٰليكَ   فِي   إينَّ   ۡ  يَ

ٓ
  ۡ  لَْ

يَْ ۡ  لِّل   ٢٢ عََٰليمي

Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah menciptakan langit dan bumi dan 

berlain-lainan bahasamu dan warna kulitmu. Sesungguhnya pada yang demikan itu 

benar-benar terdapat tanda-tanda bagi orang-orang yang mengetahui (QS al-Rum: 

22) 

 

Muhamad Thahir ibn ash-Shur menyatakan bahwa yang dimaksud dengan 

perbedaan bahasa adalah perbedaan berpikir dan berekspresi (ikhtilaf al-tafkir wa tanwi’ 

al-tasharuf)32. Maka dari itu, kesederajatan, persaudaraan, keadilan dan keindahan adalah 

konskuensi paling rasional dalam system Tauhid. Dan difirmankan dalam ayat lain : 

 

فلََم
َ
ينَ ٱ ٔ سَٔي ۡ  ياَيْ ۡ  أ ي ن ءَامَنوُٓاْ  لََّّ

َ
َّو أ ُ ٱ يشََاءُٓ  ۡ  ل يع لنَّاسَ ٱ لهََدَى للَّّ   ٣١ ۡ  اۡ  جََي

Maka tidakkah orang-orang yang beriman itu mengetahui bahwa seandainya Allah 

menghendaki (semua manusia beriman), tentu Allah memberi petunjuk kepada 

manusia semuanya. (QS. al-Ra’du: 31) 

 

Mengomentari ayat-ayat di atas, menurutnya bahwa Nabi Muhamad tidak 

mempunyai hak sama sekali untuk memaksa manusia supaya mereka menjadi orang-

orang yang beriman. Itu bukan wewenangnya dan berkuasa atas mereka, tetapi Allah-lah 

yang akan menyesatkan siapa yang dikehendaki-Nya. Kewajibannya adalah 

 
31 Abu Ja’far Muhamad bin Jarir al-Thabari, Tafsir al-Thabari. 762. 
32 Muhamad Tahir Ibn Ash-Shur, Maqsid al-Shari’ah al-Islamiyah (‘Amman Yordania : Dar al-

Nafais, 2000). Juz : 21 : 34. 



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora  https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad  

Vol. 4 No. 1, Desember 2025  ISSN (online) 2964 9498 

 

Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an | 149  

 

menyampaikan risalah-Nya, dan memberi peringatan, sedang Allah-lah yang akan 

meminta pertanggungjawaban mereka.33 

Berpijak dari ayat dan penafsiran-penafsiran tersebut dan ayat-ayat lain yang 

terkait dengan kebebasan beragama, salah satu hikmah mengapa Allah tidak menciptakan 

manusia semuanya beriman menurut mufassir klasik adalah dapat diungkapkan dengan 

rumusan teologis sebagai berikut: Bahwa moderasi beragama sesungguhnya adalah 

sebuah aturan Tuhan (sunnatullah) yang tidak akan berubah, sehingga tidak bisa dilawan 

atau dihindari. Islam adalah agama yang kitab sucinya dengan tegas mengakui hak-hak 

agam lain sepenuhnya. Pengakuan akan hak agama-agama lain itu sendirinya merupakan 

dasar paham pluralism social agama, sebagai ketetapan Tuhan yang tidak berubah-

rubah34. 

 

Perspektif Tafsir Kontemporer 

Menurut Sayyid Qutb di dalam kitabnya Tafsir fi Dzilal al-Qur’an, Kebijaksanaan 

Yang Maha Kuasa kadang-kadang kita mengerti dan kadang-kadanag tidak kita mengerti. 

Kebijaksanaan-Nya kadang berlaku dalam penciptaan manusia dengan memberi potensi 

terhadap kebaikan dan kejelekan, petunjuk dan kesesatan. Diberi-Nya mereka 

kemampuan untuk mememilih jalan kebaikan bila dapat mempergunakan potensi panca 

indra, perasaan, dan pikiran. Sehingga dapat mengetahui bukti-bukti petunjuk di alam 

semesta, ayat-ayat yang di bawa rasul, kemudian manusia tersebut akan beriman dan 

terbimbing ke jalan jeselamatan. Begitu juga sebaliknya.  

Dengan demikian, menurut Sayyid Qutb urusan iman dibiarkan oleh Allah untuk 

dipilih, dan rasul tidak memaksakannya kepada seorangpun ke dalam perasaan hati dan 

jalan pikiran35. Seseorang tidak akan sampai kepada keimanan kecuali dia menempuh 

jalan yang dapat menyampaikan kepadanya sesuai dengan izin dan sunnah Allah SWT 

yang bersifat umum. Dengan demikian Allah akan membimbingnya dan berimanlah dia 

dengan izin-Nya.36 

Menurut Ahmad Musthafa al-Maraghi, kebijaksanaan Allah memang telah tetap 

sedemikian rupa, sehingga manusia mempertimbangkan sendiri pilihannya, apakah ia 

akan beriman atau kafir, sehingga ada sebagian beriman dan ada pula yang kafir37. Hal 

ini senada dengan firman allah SWT dalam Surat al-Kahfi: 29: 

نْ وَمَنْ شَاءَ فلَيَْكْفُرْ   فَمَنْ شَاءَ فلَيْؤُْمي

“Maka barangsiapa yang ingin (beriman) hendaklah ia beriman, dan barangsiapa 

yang ingin (kafir) biarlah ia kafir”. (QS. al-Kahfi: 29) 

Berdasarkan pilihan dan kebebasan jiwa manusia untuk melakukan pekerjaan-

pekerjaannya, tidak ada seorangpun yang beriman kecuali dengan kehendak Allah dan 

sesuai dengan Sunnah Ilahi dalam menyukai salah satu dari dua  hal yag bertentangan. 

Jika Allah menghendaki atas seluruh manusia beriman kepada-Nya, maka akan 

terlaksana. Tetapi Dia tidak menghendaki yang demikian. Dia berkehendak 

 
33 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, terj. Salim Bahreisy (Surabaya : Bina Ilmu, 2005), Vol. 4 : 275) 
34 Budhy Munawar-Rachman, Argumen Islam Untuk Pluralisme ( Jakarta : Grasindo, 2010), 27. 
35 Sayyid Qutb, Tafsir fi Dzilal al-Qur’an, terj. As’ad Yasin dkk. (Jakarta: Gema Insani Press, 

2003) Juz 11: 165 
36 Sayyid Qutb, Tafsir fi Dzilal al-Qur’an. Juz 11 : 165. 
37Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir  al-Maraghi, terj. Bahrun Abu Bakar ( Semarang : Toha 

Putra, 1987) Juz : 301 



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora 

Vol. 4 No. 1, Desember 2025      

 

 

150 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an 
 

melaksanakan sunnah-Nya di alam raya ini. Tidak ada yang mampu mengubah sunnah-

Nya kecuali Allah yang berkehendak. Diantara sunnah-Nya adalah memberi manusia 

akal, pikiran, dan perasaan yang membedakan manusia maupun makhluk satu dengan 

yang lainnya. Dengan akal pikiran dan perasaan tersebut, manusia menjadi makhluk yang 

berbudaya dan dapat membedakan mana yang baik dan buruk, kemudian akan dihitung 

sesuai dengan apa yang telah diusahakannya. 

Jadi jiwa manusia memang disuruh memilih dalam lingkaran sebab akibat. 

Namun demikian, dia tidak bebas sebebas mungkin dalam melakukan pilihan tersebut, 

tetapi terikat dengan sisitem sunnah dan ketentuan ilahi.38 

Dengan demikian manusia pada dasarnya diberi kebebasan percaya atau tidak. 

Tetaapi kebebasan tersebut tetap bersumber pada kehendak Allah SWT. Allah menghiasi 

manusia dengan potensi positif dan negative bermaksud menguji manusia dan memberi 

kebebasan beragama dan bertindak. Dia menganugrahkan manusi potensi akal agar 

mereka dapat menggunakannya untuk memilah dan memilih. Maka dari itu Allah tidak 
menghendaki iman yang dipaksakan, tetapi iman yang tulus tanpa pamrih dan tanpa 

paksaan39.  

Hal senada juga dikatakan oleh Fakhruddin Ar-Razi dalam kitabnya Mafâtih al-

Ghaib, bahwa: Seandainya Allah memaksa manusia untuk beriman, Allah akan mampu 

dan itu sah-sah saja. Tetapi hal tersebut tidak dilakukan karena iman yang timbul akibat 

pemaksaan (ilja’) tidak akan ada manfaatnya dan faedahnya.40 Secara ideologis, ajaran 

Islam jelas mengusung kebebasan beragama sebagaimana ulasan di atas. Islam sangat 

tidak membenarkan segala bentuk pemaksaan dalam urusan beragama. Pemaksaan 

beragama dalam bentuk apapun, telah dinafikan oleh al-Quran: 

 

ينْي   لَْ إيكْرَاهَ فِي الدِّ

“Tidak ada paksaan dalam agama“.  (QS. al-Baqarah: 256) 

Dalam tinjauan ilmu nahwu, huruf َل dalam ayat ini adalah untuk menegasikan 

secara tolal (istighrâq) seluruh cakupan makna lafadz setelahnya (lâ li nafyi al-jinsi), 

sebagimana huruf َل dalam kalimat إلَ الله إله   yang menegasikan secara total seluruh لَ 

cakupan makna إله. Ini artinya, segala bentuk pemaksaan dalam urusan beragama, 

dinegasikan oleh al-Quran tanpa terkecuali. Secara psikologis, seseorang yang merasa 

tidak menemukan kebenaran dalam Islam, pasti batinnya akan berontak ketika dipaksa 

untuk tetap meyakini Islam dan diancam hukuman mati ketika keluar Islam. Sebab, tak 

mungkin seseorang hidup dengan kepercayaan yang tidak diyakininya. Kalaupun toh ia 

tetap memeluk Islam, pasti hanya ekspresi kepalsuan atau kemunafikan sekedar untuk 

menyelamatkan diri dari hukuman mati. Tentu Islam tidak menghendaki keagamaan 

seseorang seperti ini.  

 

 

 

 

 
38 Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir  al-Maraghi. 302. 
39 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah. Juz 9 : 100.  
40 Fakhruddin Ar-Razi,  Mafâtih al-Ghaib, Juz 17 : 133. 



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora  https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad  

Vol. 4 No. 1, Desember 2025  ISSN (online) 2964 9498 

 

Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an | 151  

 

Konsep “Kesatuan Tuhan” dan “Kesatuan agama” dengan pendekatan Tekstual – 

Teologi Dan Filsafat 

Penafsiran-penafsiran di atas, baik yang klasik maupun kontemporer lebih 

menekankan kepada pemaknaan kembali terma-terma kunci al-Qur’an sesuai dengan 

makna asalnya. Pemaknaan tersebut terkesan tekstual. Kata-kata dalam ayat yang 

ditafsirinya dimaknai sebagaimana makna asalnya dengan mengesampingkan pengaruh-

pengaruh konteks terhadap pemaknaannya. Karena pendekatan tekstual tersebut, maka 

makna ayat tidak memberikan jawaban yang kontekstual terhadap berbagai problem umat 

manusia. Karena dari itu butuh pemahaman yang dapat mengembalikan nilai-nilai hakiki 

al-Qur’an, karena perkembangan agama diera multireligius ini  dan masyarakat yang 

plural dalam segi agama telah direduksi oleh pemuka dan penganutnya masing-masing. 

Ibnu Rusyd berpedoman :  

يَ  فْعَالُ وَالْيقْرَارَاتُ مُتَناَهي
َ
، وَالنُّصُوصُْ وَالْْ يَة  ناَسِي غَيُْ مُتنَاَهي

ُ
شْخَاصي الْ

َ
نَّ الوَْقاَئيعَ بيََْْ أ

َ
ةٌ وَمُُاَلٌ  أ

 . نْ يُقَابلََ مَا لَْ يتَنَاَهِي بيمَا يتَنَاَهِي
َ
 أ

Peristiwa-peristiwa kehidupan yang dihadapi individu-individu dan 

masyarakat manusia tidaklah terbatas, sedangkan ucapan-ucapan Nabi (al-

nushus), tindakan-tindakan (al-af’al) dan pengakuan-pengakuanya (al-iqrar) 

adalah terbatas. Adalah tidak mungkin bahwa hal-hal yang terbatas bisa 

memuat (menjawab) peristiwa-peristiwa yang tak terbatas..41 

Tanpa mengenyampingkan panafsiran-penafsiran sebelumnya, pada dasarnya 

Surat Yunus ayat 99 dan ayat-ayat yang senada bila dikaji lebih dalam akan dapat 

melahirkan konsep “Kesatuan Tuhan” dan “Kesatuan agama” dengan dua pendekatan, 

yaitu pendekatan Tekstual – Teologi Dan Filsafat. Sehingga  akan memberi 

kesempatan manusia untuk memilih agama sesuai hati nuraninya secara tulus, ikhlas, 

dan bertanggung jawab dengan konsekuensi dari pilihannya itu, tanpa paksaan dan 

ancaman dari pihak manapun. Juga mengajarkan kepada manusia akan pentingnya 

nilai humanisme, kerukunan, penghargaan dan penghormatan kepada orang lain, 

sehingga konflik berdarah yang mengatasnamakan agama bisa dihindari dari 

kehidupan manusia. Dan inilah makna kebebasan agama sebagai bagian dari 

perlindungan agama (hifzh ad-dîn).  

 

a. Tekstual – Teologi 

 

Secara teologis, pada dasarnya dalam al-Qur’an ada Kesatuan Tuhan dan 

Kesatuan Agama. Bila di runtut adalah sebagai berikut :  

Allah mempunyai sifat-sifat hakiki, yaitu  

a) Al-hamdulilah Rabb al-‘Alamin (rububiyah), pujian yang dimaksud adalah 

hanya kepada Allah SWT tetapi juga dengan memahami aspek kemanusiaan. 

Makna pemeliharaan adalah proses pengembangan dan pemeliharaan segala 

sesuatu secara berkelanjutan setahap demi setahap sehingga mencapai sifatnya 

yang ideal di setiap tahapan tersebut. Ketika sifat ini disandarkan kepada al-

‘Alamin, artinya sifat tersebut berlaku untuk semua makhluk apapun adanya, 

tanpa melihat sifat dan bentuknya. Aktifitas tersebut adalah aturan Tuhan yang 

berjalan secara sunnatullah (natural) 

 
41 Ibn Rusyd al-Qurthubi, Bidâyah al-Mujtahid,  (Maktabah Syamilah), Vol. I, Hlm. 2. 



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora 

Vol. 4 No. 1, Desember 2025      

 

 

152 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an 
 

b) Rahman dan Rahim (rahmah), yaitu secara intens diberikan kepada makhluk 

tanpa terkecuali 

c) Malik yau middin (‘adalah), terma ini menunjuk kepada konsekuaensi logis 

tindakan manusia, baik itu yang buruk maupun baik. Sifat ini diturunkan dari 

petunjuk Tuhan tentang hari akhir dimana segala perbuatan manusia akan 

mendapat perhitungan. 

Secara keseluruhan proses aktivitas kreatif  Tuhan melalui empat tahapan : 

1) Penciptaan (takhliq) 

2) Penyempurnaan (taswiyah) 

3) Penentuan (taqdir) 

4) Petunjuk (hidayah)  

 

Hal ini sesuai dengan firman Allah SWT dalam surat al-A’la: 

عۡ  لٱرَبِّكَ  مَ ۡ  سٱسَبِّحي 
َ
يي خَلقََ فَسَوَّىَٰ ٱ  ١ لَ ۡ  أ رَ فَهَدَىَٰ ٱ وَ   ٢لََّّ ي قَدَّ ي   ٣لََّّ

Sucikanlah nama Tuhanmu Yang Maha Tinggi, yang menciptakan, dan 

menyempurnakan (penciptaan-Nya), dan yang menentukan kadar 

(masing-masing) dan memberi petunjuk (QS. al-A’la (87): 1-3) 

 

Keempat tahapan tersebut bertujuan untuk menciptakan kesejahteraan kehidupan 

semua makhluk. Apabila kemudian dalam dunia dijumpai hal-hal yang terkesan merusak 

kehidupan, sebenarnya itu tidaklah bertentangan, justru merupakan penguat dari tujuan 

tersebut. Ia menjalankan fungsi penyeimbang untuk mengingatkan setiap makhluk, 

terutama manusi berakal untuk segera kembali kepada tujuan penciptaan semula. Dengan 

mengacu kepada sifat-sifat hakiki Tuhan terdahulu, maka ketika ada penyimpangan 

dalam proses natural kehidupan manusia, harus ada manusia lain yang mengingatkannya. 

Konsep inilah yang mendasari pandangan dalam memahami amar ma’ruf nahi munkar. 

Dalam proses pengasuhan Tuhan terhadap umat manusia secara evolutif, semua 

agama akan bermuara pada satunya Tuhan dalam pandangan seluruh umat manusia, 

sekalipun dengan bentuk manifestasi yang berbeda-beda. Secara evolutif sebenarnya 

seluruh umat manusia berangkat dari asal yang sama, kemudian karena pengaruh 

berbagai hal yang mengitarinya mereka terpecah-pecah, kemudian dengan bimbingan 

Tuhan, lewat wahyu mereka diingatkan kembali menjadi satu yang merupakan esensi 

pada diri mereka.  

Proses itulah yang sebenarnya diajarkan oleh semua agama dimuka bumi ini. 

Dengan konsep Kesatuan Tuhan Dan Agama ini, ada keharusan bagi seluruh umat 

manusia apapun agamanya untuk saling menghormati dan saling berbuat baik satu sama 

lain. Argumen di ataslah yang merupakan penterjemahan ayat iyyaka na’budu wa iyyaka 

nasta’in. 

Sejalan dengan sifat tersebut, pengaturan sisi dalam kehidupan setiap makhluk 

selalu dihubungkan dengan dua hal : taqdir dan hidayah. Taqdir merupakan pertanda dari 

aturan Tuhan atas setiap makhluk, baik secara kuantitas ataupun kualitas sesuai dengan 

kecendrungan alami yang telah diciptakan untuk setiap makhluk-Nya. Manifestasinya 

dari ketentuan tersebut adalah kemampuan setiap makhluk untuk menyesuaikan diri 

dengan lingkungannya masing-masing.  

Hidayah berarti petunjuk atau arah kesatu jalan untuk diikuti. Petujuk yang 

dimaksudkan bersifat natural dan membawa kepada kesejahteraan kehidupan setiap 

makluk. Dengan petunjuk tersebut setiap makhluk diarahkan kepada sifat alami aturan 



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora  https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad  

Vol. 4 No. 1, Desember 2025  ISSN (online) 2964 9498 

 

Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an | 153  

 

Tuhan atas setiap ciptaan-Nya (rububiyah), sehingga membantunya untuk menjalani 

kehidupan. Bentuk paling mendasar dari petunjuk tersebut adalah hidayah insting yang 

ada pada setiap makhluk berupa kemampuan untuk bertahan hidup sesuai dengan 

keadaannya masing-masing. 

Pada puncaknya semua proses tersebut mengerucut kepada iyyaka na’budu 

waiyyaka nasta’in, sebagai pernyataan Keesaan Tuhan dan Kesatuan untuk seluruh 

makhluk yang ada dibumi.42  

 

Bila konsep tekstual-teologi tersebut dibuat skema, akan tampak sebagai berikut 

: 

Sifat Hakiki Allah SWT 

 

 

 

 

                   Rububiyah            +                  Rahmah                        +                       ‘Adalah 

 

 

                Al-‘alamin            Untuk Semua Makhluk           Konsekuensi Logis Tindakan      

Manusia 

 

 

    Kreatif Tuhan                          Proses Aktivitas  bersifat Sunnatullah (natural) 

 

 

 

 

 

 

 Penciptaan (takhliq)  +  Penyempurnaan (taswiyah)    +  Takdir     +              Hidayah 

 

                                                                                       

                                                                                        Pertanda                         Petunjuk 

                                                                                  Aturan Tuhan                  Aturan Tuhan  

 
42 Di rangkum dari  Rafiq, Ahmad., “Kesatuan Tuhan dan Kesatuan Agama (Studi atas Penafsiran 

Maulana Abu al-Kalam Azad”,  Jurnal Studi Ilmu-ilmu al-Qur’an dan Hadits, Vol. 2 No. 3 1 Juli 2001, 43-

50. 



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora 

Vol. 4 No. 1, Desember 2025      

 

 

154 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an 
 

Evolusi Semua Agama 

                                                                                      

Amar Ma’ruf Nahi Munkar 

 

 

Iyyaka Na’budu Waiyyaka Nasta’in 

Pernyataan Keesaan Tuhan Dan Kesatuan Untuk Seluruh Makhluk 

 

Konsep “Kesatuan Tuhan” Dan “Kesatuan Agama” 

 

b. Dalam Pandangan Filsafat 

 

Dalam filsafat, teologi agama-agama melalui titik temu agama-agama dilakukan 

menggunakan Filsafat Perennial atau Perenialisme. Secara etimologi istilah Filsafat 

Perennial berasal dari istilah latin yakni: Philosophia Perennis yang arti harfiahnya 

adalah filsafat yang abadi. Perspektif Filsafat Perennial adalah sebuah filsafat yang 

dipandang bisa menjelaskan segala kejadian yang bersifat hakiki, menyangkut kearifan 

yang diperlukan dalam menjalankan hidup yang benar, yang rupanya menjadi hakikat 

dari seluruh agama-agama dan tradisi-tradisi besar spiritualitas manusia.43  

Maka, kalau disebut perennial religion, maksudnya adalah ada hakikat yang sama 

dalam setiap agama, yang dalam istilah Sufi sering diistilahkan dengan religion of the 

heart, meskipun terbungkus dalam wadah atau jalan yang berbeda44. Kesatuan agama ini 

hanya berada dan bisa difahami pada level esoteric45 (batin) (istilah Huston smith), 

esensial (istilah Baghavan Das), atau transeden (istilah Frithjof Schuon). Sebaliknya 

kesatuan agama tidak berada pada level eksoterisme (lahir).  

Dengan demikian filsafat perennial secara sederhana bisa kita sebut sebagai suatu 

pandangan yang sebenarnya secara tradisional sudah menjadi pegangan dan pandangan 

hidup serta dipelihara oleh mereka yang menyebut dirinya sebfgai “penganut hikmah”, 

para gnostis kalau dalam istilah Kristen dan para sufi kalau dalam istilah Islam, dalam 

definisi teknisnya pengetahuan yang selalu ada dan akan selalu ada.  

Aldous Huxley memberikan definisi yang lebih jelas bahwa filsafat perennial 

adalah: pertama, metafisika yang memperlihatkan suatu hakikat kenyataan Ilahi dalam 

segala sesuatu, kehidupan dan pikiran. kedua, suatu psikologi ysng memperlihatkan 

adanya sesuatu dalam jiwa manusia identik dengan kenyataan Ilahi itu. dan ketiga, etika 

yang meletakkan tujuan akhir manusia dalam pengetahuan yang bersifat imanen maupun 

transenden mengenai seluruh keberadaban. 

Doktrin tentang tauhid dalam Islam, menurrut pendukung perennaialis ternyata 

tidak secara ekslusif esensi pesannya hanya milik Islam, melainkan terlebih merupakan 

hatinya setiap agama. Koonsep pewahyuan dalam Islam dimaknai sebagai penegasan 

 
43 Budhy Munawar-Rachman, Islam Pluralitas (Jakarta : Paramadina, 2001), 79. 
44 Ibid., 87. 
45 Memahami ajaran agama dari sisi esoteric bermakna melihat hakikat yang sesungguhnya ajaran 

agama,  



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora  https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad  

Vol. 4 No. 1, Desember 2025  ISSN (online) 2964 9498 

 

Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an | 155  

 

mengenai doktrin tentang Tauhid, dan oleh karenanya dalam setiap agama doktrin 

tentang tauhid akan ditemukan46.  

Tradisi intelektual Islam yang secara historis telah (tampak/menampakkan diri) 

dalam dua aspek yaitu gnostik (ma’rifah atau irfan) dan filsafat atau teosof (al-hikmah) 

mamandang sumber-sumber dari kebenaran unik yang merupakan agama yang benar (din 

al-haq) sudah terdapat dalam ajaran-ajaran para nabi terdahulu. Ajaran tersebut sudah 

terdapat sejak nabi Adam, yang kemudian dikembangkan oelh nabi Idris, yang dalam 

tradisi filsafat Yunani diidentikkan dengan Hermes, sebagai “father of philosophers”. 

Hermes itulah yang tak lain adalah nabi Idris yang telah meletakkan dan merintis cikal-

bakal filsafat perennial setelahia menerima wahyu dari Tuhan. Dari nama Hermes inilah 

baru lahir apa yagn disebut filsafat Hermeneutik, yang intinya adalah suatu kajian 

filosofis utnuk mengenal inti pesan Tuhanyang berada di balik ungkapan bahasa.47 

Maka yang terjadi dengan kasus Hermes ini adalah terjadinya dualitas antar esensi 

pesan dan bentuk atau medium untuk mengekspresikan pesan Tuhan. Dalam 
perkembangan selanjutnya, Hermeneutik yang sering digunakan sebagai metode tafsir 

untuk menggali pesan Tuhan yang perennial, di balik wadah bahsa yang terikat oleh 

budaya dalam ruang dan waktu. 

Karya Steuchus De Perenni Philosophia telah mempengaruhi banyak orang 

antara lain Ficino dan Pico. Bagi Ficcino filsafat perennial disebutnya sebagai filsafat 

kuno yang antik (philosophia priscorium) atau prisca theologi, yang berarti filsafat atau 

teologi kuno yang terhormat. Dalam karyanay ini, Sateuchus menegaskan bahwa wisdo 

itu berasal dari membicarakan yang ilahi, yaitu pengetahuanyang suci (sacred 

knowledge) yang diberikan Tuhan kepada Adam, yang bagi kebanyakan orang secara 

perlahan sudah banyak dilupakan dan dialihkan kepada hidup yang penuh dengan mimpi. 

Agama atau filfsafat yang benar ini yang brsifat theosis atau orientasai ketuhanan dan 

pencapaian pada sacred knowledge telah berda sejak mausia ada, dan bisa dicapai 

memlalaui ekspresi sejarah, tradisi atau dengan intuisi intelektual dan kontemlasi 

filosofis.48  

Filsafat perennial juga bisa disebut sebgai tradisi dalam pengertian al-din, al-

sunnah dan al-silsilah. Al-din dimaksudkan adalah sebagai agama yang meliputi semua 

aspek dan semua percabangannya. Sednagkan disebut sebagai al-sunnah karena 

perennial sendiri mendasarkan atas segala sesutau tas model-model sakral yang sudah 

menjadio kebiasaan turn-temurun dari kalangan masyarakat tradisional. Dan juga disebut 

al-silsilah karena alasan bahwa perennial juga merupakan rantai yang mengaitkan setiap 

periode, episode atau tahap kehidupan danpemikiran di dunia tradisional kepada sumber 

segala sesuatu, seperti halnya yang telah terlihat jelas di dlama dunia Tasawwuf. 49 

Meminjam dari istilah yang digunakan oleh Sayyid Hossein Nashr yang 

mengatakan, ibarat sebuah pohon, yang akar-akarnya tertanam melalui wahyu di dalam 

sifat Ilahi dan darinya tumbuh batng dan cabng-cabangya sepanjang zaman. Dengan 

demikian filsafat perennial adalah tradissi yang bukan dalam pengertian mitilogi yang 

sudah kuno yang hanya berlaku bagi suatu masa kanak-kanak, melainkan merupakan 

sebuah pengetahuan yang benar-benar riil. Nasr melihat perbedaan di antara agama 

sebagai ketentuan Ilahi lantaran perbedaan-perbedaan manusia, ia mengklaim bahwa 

 
46Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyuni Nafis,  Agama Masa Depan Perspektif  Filsafat 

Perennial, (Jakarta : Gramedia Pustaka Utama, 2003), 58. 
47 Ibid. 59. 
48 Ibid. 41 
49 Ibid. 42 



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora 

Vol. 4 No. 1, Desember 2025      

 

 

156 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an 
 

perbedaan eskatologis dari semua agama adalah “benar dalam semesta spiritual mereka 

sendiri”.50 

Agenda yang dibicarakan adalah :  

a) Tentang talian wujud yang absolut, sumber dari segala wujud Tuhan yang 

maha benar adalah satu, dan hingga semua agama yang muncul dari yang satu 

pada prinsipnya sama karena dari sumber yang sama. 

b) Filsafat Perennial ingin membahas fenomena pluralisme agama secara kritis 

dan konteplatif. Meskipun agama yang benar hanya satu, tapi karena ia 

diturunkan pada manusia dalam spectrum historis sosiologis maka ia tampil 

dalam formatnya yang pluralistic. Setiap agama meiliki kesamaan dengan 

agama lain sekaligus memiliki kekhasan sehingga berbeda dari yang lain. 

c)  Filsafat Perennial berusaha menelusuri seseorang atau kelompok melalui 

akar kesadaran religiusitas seseorang atau kelompok melalui symbol, ritus 

serta pengalaman keagamaan51. 
Filsafat Perennial berpandangan bahwa hakikat agama yang benar itu hanya 

satu. Namun karena agama muncul dalam ruang dan waktu secara tidak stimulant, 

maka pluralitas dan partikularitas bentuk dan bahasa agama tidak bisa dielakkan 

dalam realitas sejarah. Dengan kata lain, pesan kebenaran yang absolut itu 

berpartisipasi dan bersimbiose dalam dialektika sejarah. Baik di Barat maupun 

islam, lahirnya Filsafat Perennial adalah hasil telaah kritis para filosof yang sufi 

atau sufi yang filosof pada zamannya melalui pengalaman-pengalaman mistis, 

seperti pikiran dan pengalam Hulul, Ittihad (kesatuan wujud) atau wahdah al-

wujud yang menggambarkan perjalanan pendakian spiritual menemukan kembali 

Yang Maha Kudus (rediscovery of the sacred)52. 

 Mengingat bahwa semua agama mengajarkan prinsip keadilan, bersikap adil, 

dan berbaik sangka dalam memberi penilaian terhadap agama-agama yang ada. 

Itulah langkah awal yang harus ditempuh atau yang perlu diperhatikan dalam 

melakukan studi perbandingan agama. Ketika sikap dan kerangka konseptual 

yang dipakai dipandang tidak adil dan tidak tepat, maka haruslah diajukan, paling 

tidak untuk mempertimbangkan secara serius suatu pandangan lain, suatu 

pandangan yang bisa diterima semuanya, yaitu suatu pendekatan yang universal 

dan substantif.  

Pendekatan yang dimaksudkan disini adalah pendekatan yang mencurahkan 

perhatian pada agama dalam realitas trans-historis dan metafisis, bukannya 

terpaku pada pendekatan akademik historistis. Dengan begitu bahwa filsafat 

perennial bahkan justru ingin mencari universalitas substansi agama melalui 

pendekatan apresiatif terhadap partikularitas bentuk agama-agama yang 

diwahyukan Tuhan dalam rentangan sejarah. 

Titik persamaan agama-agama yang dibicazrakan dalam tradisi perennial 

adlah persamaan transendental yang otentik yang melampaui setiap bentuk dan 

manifestasi lahiriah dan tidak akan pernah binasa dikarekanakn oleh adanaya 

perubahan ruang dan waktu. Di sinilah satu karakter pokok tradisi perennial 

bahwa ia tetap memandang bentuk-bentuik (dari agama apapun) sebgai 

keistimewaan partikular yang harus dihormati, dan oleh karenanya pluralitas 

 
50 Ibid. 42 
51 Husein Muhamad, Mengaji Pluralisme Kepada Maha Guru Pencerahan (Bandung: Mizan 

Media Utama, 2011), 160 
52 Ibid. 160 



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora  https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad  

Vol. 4 No. 1, Desember 2025  ISSN (online) 2964 9498 

 

Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an | 157  

 

agama adalah sejalan dengan kehendak ilahi yang memiliki masa depan. Sejauh 

bentuk-bentuk tersebut memiliki turunan spiritual dari Yang Absolut, maka ia 

tetap akan memiliki kekuatan untuk terus hidup dan diyakini oelh para 

penganutnya.  

Tradisi perennial dalam hal ini dituntut untuk selalu memberikan pemaknaan 

dan proteksi atas segala fenomena eksoterisme keagamaan, tidak pandang agama 

apapun. Sudah pasti kesesatan dan penyelewengan akan terjadi pada setiap 

agama, sebagaiman kebenarana juga aklan tetap tumbuh pada setiap agama. 

Kesesatan dalam tradisi perennial akan terjadi jika suatu bentuk eksoterisme 

sudah tidak lagi merupaka turunan atau pancaran dari nilai spiritual yang hakiki. 

Oleh karenanaya peristiwa semacam ini bisa terjadi pada setiap agama, juga pada 

sekte-sekte yang terdapat pada masding-masing agama sebagai produk 

perpecahan historis dan teologis. 

Pendekatan perennial ini, walaupun secara toeritis memberikan harapan dan 
kesejukan, namun belum secara luas dipahami dan diterima kecuali oleh 

sekelompok kecil saja. ,menurut Nashr mengapa hanya sekelompok kecil saja, 

jawabannya bisa dicari dalam hakikat filsafat perennial itu sendiri. Utnuk 

mengikuti aliran ini, seorang sarjana tidak cukup hanya mengabdiakn peikirannya 

saja, melainkan seluruh hidupnya. Ia menuntu sutau penghayahatan total 

bukanhanya sebatas studi akademis terhadap persoalan agama, bagialairan ini, 

studi agama dan agama-agama adalah aktivitas keagamaan itusendiri, dan 

mempunyai makana keagamaan. Semua studi agama hanya bermakna kalau ia 

memiliki makna keagamaan.53 

Sehingga  tak pelak hal tersebut melahirkan gagasan pluralisme dalam agama 

atau keyakinan. Kelahiran itu adalah proses niscaya, agama adalah sama dan tak 

pernah berhenti mencari sang Realitas melalui berbagai jalan dan nama. Seperti 

ungkapan para  sufi islam, di antaranya adalah Jalal al-Din al-Rumi, Abdul wahab 

al-Sya’rani, Mansur al-Hallaj, dan Ibnu arabi.  

Jalal al-Din al-Rumi dalam karyanya Fihi Ma Fihi pada pasal dua puluh tiga 

dibawah judul Abir al-Ma’syuq (menuju yang tercinta) yang di kutip oleh Husein 

Muhamad berkata : 

Setiap orang mengakui keesaan Tuhan. Dia adalah pencipta dan pemberi anugrah 

kepada segala. Dia mengendalikan segala sesuatu, dan segala sesuatu itu akan 

kembali kepada-Nya. Hukuman dan pengampunan hanyalah dari Dia. Ketika orang 

mendengarkan kata-kata ini yang menyatakan sifat Tuhan, dia gelisah, rindu, dan 

penuh cita rasa. Kata-kata ini mengungkapkan (bagai) perjalanan menuju  Sang 

kekasih. Meski jalan yang ditempuh orang berbeda-beda, namun tujuannya sama, 

satu.54 

Abdul Wahab al-Sya’rani ketika berbicara tentang Kesatuan Eksistensi 

(wihdat al-wujud) berkata dalam bait syairnya55 : 

Seluruhnya selain Dia, adalah bintang yang lenyap 

Dalam mata para bijak lestari, ia adalah ketiadaan 

Tak ada apapun, kecuali Allah 

 
53 Ibid. 59. 
54 Ibid. 77. 
55 Ibid. 84. 



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora 

Vol. 4 No. 1, Desember 2025      

 

 

158 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an 
 

Sekumpulan nama dalam alam raya tak ada 

Yang tampak hanyalah dia 

Selain dia, dalam alam semesta tak berarti 

Karena dirinya sendiri, tak mungkin mewujud. 

 

Mansur al-Hallaj dalam celotah bait-bait puisinya berkata : 

Sungguh aku telah merenung panjang tentang agama-agama 

Aku temukan satu akar dengan begitu banyak cabang 

Jangan kau paksa orang memeluk satu saja 

Karena akan memalingkannya dari akar yang menghujam 

Seyogjanya biar dia mencari akar itu sendiri 

Akar itu akan menyingkap seluruh keanggunan dan sejuta makna 

Lalu dia akan mengerti.56 

Ibnu Arabi juga berkata : 
Jalan dan cara pendakian (manusia) beragam, tetapi mereka berjalan kearah 

kebenaran yang satu. Dan para pendaki jalan kebenaran itu mencari jalan 

sendiri-sendiri. Bahasa kita beragam tetapi engkaulah satu-satunya yang 

maha indah, dan masing-masing kita menuju sang maha indaha yang satu 

itu.57 

Tuhan yang satu disebut dalam banyak nama. Kalau dalam islam disebut 

Allah, dalam Hindu disebut Brahman, di Yahudi disebut Yahweh. Begitu juga 

penyembahan terhadap-Nya oleh para pemeluk agama dilakukan dengan banyak 

cara. Dengan demikian memahami Tuhan Yang Satu dan yang (sekaligus) banyak 

bisa dengan cara memandang Yang Satu dalam banyak, dan yang banyak 

dipandang sebagai Satu. Sayyed Hossein Nasr mengistilahkan pemahaman 

senacam ini dengan the one in the many. Bisa juga dibalik, the many in the one.58 

Dari pernyataan metafisika pluralisme ini dapat diketahui bahwa jalan 

kehidupan itu luas dan plural. Ia bukan sebagai tujuan, tetapi hanya sekedar jalan 

menuju Tuhan. Meskipun secara lahiriyah, jalan itu amat beragam dan nampak 

sekali terjadinya perbedaan bahkan pertentangan.59 Demikianlah, filsafat 

perennial lahir oleh perpaduan antara filsafat sebagai sebuah metodologi berpikir 

dengan mistisisme sebagai spiritual experience yang penuh hikmah dan 

ketersingkapan. Dalam terminologi bahasa Arab disebut al-Hikmah al-‘Athiqah60. 

Konsep Tuhan menurut Filsafat ini kemungkian ada asumsi bahwa filasafat 

ini dipengaruhi juga oleh ajaran Arabi yaitu Konsep Tuhan sebagai Yang Esa 

sekaligus Plural dalam TajalliNya (penampakanNya) sehingga Tuhan dan Alam 

sebagai kesatuan ontologis yang saling melengkapi. Karena Alam adalah tempat 

Tuhan-yang pada hakekatnya/segi zatnya tersembunyi dan tidak dapat diketahui 

itu-menampakkan diri (mazhar), maka alam merupakan salah satu sifat/Atribut 

Tuhan yang nampak. Kesimpulan, Allah adalah transenden dalam zatnya dan 

imanen dalam sifatnya (bahasa sufi. Keadaan yang seperti inilah yang oleh Nasr 

diistilahkan dengan “relatively-Absolute”. 

Juga dalam setiap alam keagamaan, ditemukan hukum-hukum, symbol-

simbol dan monument (seperti Ka’bah misalnya) yang biasa disakeralkan, 
 

56 Ibid. 76. 
57 Husein Muhamad, Mengaji Pluralisme Kepada Maha Guru Pencerahan. 153. 
58 Ibid. 162.  
59 Ibid.165. 
60 Ibid.167. 



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora  https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad  

Vol. 4 No. 1, Desember 2025  ISSN (online) 2964 9498 

 

Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an | 159  

 

doktrin-doktrin yang dikeramatkan oleh otoritas-otoritas tradisional, kemudian 

do’a-do’a yang menghidupkan agama, semua itu bersifat absolute dalam dunia 

keagamaan, dan tidak absolute dan tidak sacral dalam dirinya sendiri. 61 

Mungkin karena latarbelakang study yang menggunakan pendekatan historis, 

merasa cara pendekatan perennial ini adalah suatu langkah yang berani menembus 

batas-batas yang memilah keberagaman yang ada, ia melangkah sangat jauh 

dibanding dengan pendekatan Fenomenologi yang mematok "daerah terlarang". 

Doktrin Kajian kaum perennialis tentang al-Tauhid dalam agama Islam 

sebagai ruang lingkup kajiannya. Doktrin tentang tauhid dalam Islam, menurrut 

pendukung perennaialis ternyata tidak secara ekslusif esensi pesannya hanya 

milik Islam, melainkan terlebih merupakan hatinya setiap agama. Koonsep 

pewahyuan dalam Islam dimaknai sebagai penegasan mengenai doktrin tentang 

Tauhid, dan oleh karenanya dalam setiap agama doktrin tentang tauhid akan 

ditemukan62.  

 

Sketsa Filsafat Perenial Menurut Huston Smith 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                         

                                                    

 

 

 

Kesimpulan 

Konsep Tuhan menurut Filsafat ini kemungkian ada asumsi bahwa filsafat ini 

dipengaruhi juga oleh ajaran Arabi yaitu Konsep Tuhan sebagai Yang Esa sekaligus 

Plural dalam Tajalli-Nya (penampakanNya) sehingga Tuhan dan Alam sebagai kesatuan 

ontologis yang saling melengkapi. Karena Alam adalah tempat Tuhan-yang pada 
 

61 Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyuni Nafis,  Agama Masa Depan Perspektif  Filsafat 

Perennial. 56 
62 Ibid. 58. 

Esoteric 

 

Hinduism 

 

Buddism   

 

The Chinese      
Judism 

Chirtiany 

Islam 

Tradition 

 



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora 

Vol. 4 No. 1, Desember 2025      

 

 

160 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an 
 

hakekatnya/segi zatnya tersembunyi dan tidak dapat diketahui itu-menampakkan diri 

(mazhar), maka alam merupakan salah satu sifat/Atribut Tuhan yang nampak. 

Kesimpulan, Allah adalah transenden dalam zatnya dan imanen dalam sifatnya (bahasa 

sufi. Keadaan yang seperti inilah yang oleh Nasr diistilahkan dengan “relatively-

Absolute”. Juga dalam setiap alam keagamaan, ditemukan hukum-hukum, symbol-

simbol dan monument (seperti Ka’bah misalnya) yang biasa disakeralkan, doktrin-

doktrin yang dikeramatkan oleh otoritas-otoritas tradisional, kemudian do’a-do’a yang 

menghidupkan agama, semua itu bersifat absolute dalam dunia keagamaan, dan tidak 

absolute dan tidak sacral dalam dirinya sendiri. 

Mungkin karena latarbelakang study yang menggunakan pendekatan historis, 

merasa cara pendekatan perennial ini adalah suatu langkah yang berani menembus batas-

batas yang memilah keberagaman yang ada, ia melangkah sangat jauh dibanding dengan 

pendekatan Fenomenologi yang mematok "daerah terlarang". 

Tuhan yang satu disebut dalam banyak nama. Kalau dalam islam disebut Allah, 
dalam Hindu disebut Brahman, di Yahudi disebut Yahweh. Begitu juga penyembahan 

terhadap-Nya oleh para pemeluk agama dilakukan dengan banyak cara. Dengan demikian 

memahami Tuhan Yang Satu dan yang (sekaligus) banyak bisa dengan cara memandang 

Yang Satu dalam banyak, dan yang banyak dipandang sebagai Satu. Sayyed Hossein Nasr 

mengistilahkan pemahaman senacam ini dengan the one in the many. Bisa juga dibalik, 

the many in the one. 

Juga dalam setiap alam keagamaan, ditemukan hukum-hukum, symbol-simbol 

dan monument (seperti Ka’bah misalnya) yang biasa disakeralkan, doktrin-doktrin yang 

dikeramatkan oleh otoritas-otoritas tradisional, kemudian do’a-do’a yang menghidupkan 

agama, semua itu bersifat absolute dalam dunia keagamaan, dan tidak absolute dan tidak 

sacral dalam dirinya sendiri 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora  https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad  

Vol. 4 No. 1, Desember 2025  ISSN (online) 2964 9498 

 

Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an | 161  

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Alfaini, Sania. “Perspektif Al-Qur’an tentang Nilai Moderasi Beragama untuk 

Menciptakan Persatuan Indonesia.” Eduprof: Islamic Education Journal 3, no. 2 

(September 2021). 

Al-Marāghī, Aḥmad Muṣṭafā. Tafsīr al-Marāghī. Diterjemahkan oleh Bahrun Abu 

Bakar. Semarang: Toha Putra, 1987. 

Al-Rāzī, Fakhruddīn. Mafātīḥ al-Ghayb. Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, n.d. 

Al-Ṭabarī, Abū Ja‘far Muḥammad ibn Jarīr. Tafsīr al-Ṭabarī: Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl 

Āy al-Qur’ān. Diterjemahkan oleh Anshari Taslim et al. Jakarta: Pustaka Azzam, 

2009. 

Al-Zamakhsharī, Maḥmūd ibn ‘Umar. Al-Kashshāf ‘an Ḥaqā’iq al-Tanzīl. Beirut: Dār 

al-Ma‘rifah, 2009. 

Aziz, Abdul. “Moderasi Beragama dalam Perspektif Al-Qur’an (Sebuah Tafsir 
Kontekstual di Indonesia).” Al-Burhan: Kajian Ilmu dan Pengembangan Budaya 

Al-Qur’an 21, no. 2 (Desember 2021): 218–231. 

Chodir, Fatkul, dan Arifin. “Moderasi Beragama Perspektif Maqāṣid al-Sharī‘ah.” 

Syari‘ah: Journal of Fiqh Studies 2, no. 1 (Juni 2024). 

Hidayat, Komaruddin, dan Muhammad Wahyuni Nafis. Agama Masa Depan: Perspektif 

Filsafat Perennial. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2003. 

Husein, Muhammad. Mengaji Pluralisme kepada Maha Guru Pencerahan. Bandung: 

Mizan Media Utama, 2011. 

Ibn Kathīr. Tafsīr Ibn Kathīr. Diterjemahkan oleh Salim Bahreisy. Surabaya: Bina Ilmu, 

2005. 

Ibn Rushd al-Qurṭubī. Bidāyat al-Mujtahid. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, n.d. 

Maslan, Didi. “Konsep Moderasi Beragama dalam Perspektif Waḥdat al-‘Ulūm dan 

Maqāṣid al-Sharī‘ah: Upaya Mencegah Radikalisme dan Liberalisme di Dunia 

Pendidikan.” Dalam Proceedings Journey-Liaison Academia and Society, vol. 3, 

no. 1 (30 April 2024). 

Mukhlisin. “Moderasi Beragama Perspektif Ilmu Tasawuf.” Alasma: Jurnal Media 

Informasi dan Komunikasi Ilmiah 5, no. 2 (2023). 

Munawar-Rachman, Budhy. Argumen Islam untuk Pluralisme. Jakarta: Grasindo, 2010. 

———. Islam Pluralitas. Jakarta: Paramadina, 2001. 

Nasution, Nila Fadilah. “Hubungan Filsafat Agama dan Moderasi.” JPM: Jurnal 

Penelitian Multidisiplin 1, no. 2 (Desember 2022). 

Nurdin, Fauziah. “Moderasi Beragama Menurut Al-Qur’an dan Hadis.” Jurnal Ilmiah Al-

Mu‘āṣirah 18, no. 1 (Januari 2021). 

Qutb, Sayyid. Tafsīr fī Ẓilāl al-Qur’ān. Diterjemahkan oleh As‘ad Yasin et al. Jakarta: 

Gema Insani Press, 2003. 

Rafiq, Ahmad. “Kesatuan Tuhan dan Kesatuan Agama (Studi atas Penafsiran Maulana 

Abu al-Kalam Azad).” Jurnal Studi Ilmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis 2, no. 3 (Juli 

2001). 

Rusmana, Asep, dan Muhamad Kodir. “Tasawuf dan Moderasi Islam: Sebuah Upaya 

Melunakkan.” Ma‘rifat: Jurnal Ilmu Tasawwuf 1, no. 1 (2022). 

Shihab, M. Quraish. Tafsīr al-Mishbāḥ. Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

Sugianto. “Paradigma Radikalistik di Indonesia.” Indonesian Journal of Islamic 

Theology and Philosophy 1, no. 2 (2019). 

Syarif. “Moderasi Beragama: Aliansi Perspektif Tafsir Sufistik.” Al-Hikmah: Jurnal 

Dakwah 15, no. 2 (2021). 



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora 

Vol. 4 No. 1, Desember 2025      

 

 

162 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an 
 

Zuhaili, Wahbah al-. At-Tafsīr al-Munīr. Damaskus: Dār al-Fikr, 1998. 
 


