Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

Komparasi Konsep Moderasi Beragama Dalam Al-Qur’an Dan
Teologi Wahdatul Wujud Serta Filsafat Perenialism

Muhamad Zamroji
IAI Hasanuddin Pare
mzamrojil 97 7(@gmail.com

Ria Puspitasari
IAI Hasanuddin Pare
ria.kampus@gmail.com

Submitted : 18/12/2025 Reviewed : 27/12/2025 Accepted: 30/12/2025

Abstrak: Menjaga keseimbangan antara hak beragama dan komitmen kebangsaan menjadi
tantangan bagi setiap warga negara Indonesia. Maka moderasi beragama menjadi sarana yang
urgen untuk mewujudkan kemaslahatan kehidupan beragama dan berbangsa yang harmonis,
damai dan toleran. Kesamaan konteks terkait konsep moderasi beragama dalam al-Qur’an dan
perspektif teologi wahdatul wujud serta filsafat perenialism yang memiliki perbedaan dan
persamaan konsep, menjadi dasar penelitian ini sehingga penulis melakukan analisis komparatif.
Penelitian ini diharapkan dapat mendeskripsikan gagasan moderasi beragama dalam sebagai
landasan berpikir logis dan memahami agama secara universal, mendalam, dan sistematis.
Tujuan penulisan artikel ini adalah (1) Mengetahui konsep moderasi beragama dari sudut
pandang al-Qur’an dan perspektif teologi wahdatul wujud serta filsafat perenialism. (2)
Mengetahui komparasi antara konsep moderasi beragama dalam pandangan al-Qur’an dan
perspektif teologi wahdatul wujud serta filsafat perenialism. Penelitian ini menggunakan metode
penelitian kajian kepustakaan (library research) dengan teknik analisa komparatif. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa, pada dasarnya ada persamaan dan perbedaan prinsip konstruksi
nilai-nilai moderasi beragama dalam pandangan al-Qur’an, teologi wahdatul wujud dan filsafat
perenialism, yang mengajarkan kepada manusia akan pentingnya nilai humanisme, kerukunan
(toleransi), penghargaan dan penghormatan kepada orang lain, komitmen kebangsaan, anti
kekerasan, dan akomodatif terhadap kebudayaan lokal. Dan inilah makna moderasi beragama
sebagai bagian dari perlindungan agama (hifzh ad-din).

Kata Kunci: Moderasi Agama; Wahdatul Wujud; Filsafat Perenialism.

Abstract: Maintaining a balance between religious rights and national commitment is a challenge
for every Indonesian citizen. Therefore, religious moderation is an urgent means to realize the
benefits of a harmonious, peaceful and tolerant religious and national life. The similarities in
context regarding the concept of religious moderation in the Qur'an and the perspectives of
wahdatul wujud theology and perennialism philosophy, which have differences and similarities
in concept, form the basis of this study, leading the author to conduct a comparative analysis.
This study aims to describe the idea of religious moderation as a basis for logical thinking and
understanding religion in a universal, profound, and systematic manner. The objectives of this
article are (1) to understand the concept of religious moderation from the perspective of the Qur'an
and the perspectives of wahdatul wujud theology and perennialism philosophy, and (2) to
compare the concept of religious moderation in the Qur'an and the perspectives of wahdatul
wujud theology and perennialism philosophy. This study uses a library research method with
comparative analysis techniques. The results of the study show that, basically, there are
similarities and differences in the principles of constructing the values of religious moderation in
the views of the Qur'an, Wahdatul Wujud theology and perennialism philosophy, which teach
humans the importance of humanism, harmony (tolerance), appreciation and respect for others,

140 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an


mailto:mzamroji1977@gmail.com

Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

national commitment, anti-violence, and accommodating local cultures. This is the meaning of
religious moderation as part of the protection of religion (hifzh ad-din).

Keywords: Religious Moderation; Wahdatul Wujud; Perennialism Philosophy.

PENDAHULUAN

Selama satu dekade terakhir, dalam beragama bangsa Indonesia dihadapkan pada
cara pandang, sikap dan praktik beragama yang berlebihan (ekstrem), yang
mengesampingkan martabat kemanusiaan, adanya klaim kebenaran subyektif dan
pemaksaan kehendak atas tafsir agama serta pengaruh kepentingan ekonomi dan politik
yang berpotensi memicu konflik, serta semangat beragama yang tidak selaras dengan
kecintaan berbangsa dalam bingkai NKRI, yang bertentangan dengan konsep yang
diajarkan oleh Islam sejak awal. Yang dicita-citakan Islam adalah hubungan antar umat
beragama yang rukun dan dialogis, bukan pertikaian dan konflik. Watak semua agama
memang misionaris, termasuk agama Islam. Yakni agama dakwah' untuk menyeru umat
manusia memeluk agamanya.

Dampak klasik dari problem tersebut, yang sering muncul adalah masalah truth
claim, yaitu keyakinan dari pemeluk agama tertentu yang menyatakan bahwa agamanya
adalah satu-satunya agama yang benar (inklusivisme). Dan selanjutnya memunculkan
klaim keselamatan, yaitu keyakinan dari pemeluk agama tertentu yang menyatakan
bahwa satu-satunya jalan keselamatan bagi umat manusia. Dalam realitasnya, secara
sosiologis, klaim-klaim ini telah menimbulkan berbagai konflik social politik, yag telah
mengakibatkan berbagai macam perang antar agama yang sampai sekarang masih terus
menjadi kenyataan modern ini’.

Munculnya kekerasan, anarkisme, pemaksaan, dan intimidasi dengan
menggunakan simbol-simbol agama, agama pembawa misi Tuhan tidak untuk jalan
damai demi kemanusiaan. Hal ini ditandai oleh terorisme yang dilakukan oleh
organisasi-organisasi atau individu yang mengatasnamakan Islam, munculnya konspirasi
kaum Yahudi dan Kristen untuk menghancurkan Islam, pembakaran tempat-tempat
ibadah, gerakan untuk mendirikan kekhalifahan islam yang mengancam asas kebangsaan
dan NKRI, munculnya gerakan fundamentalis islam, islam garis keras, atau semacam
kelompok yang menolak system demokrasi Indonesia yang menganggap Pancasila,
UUD 45, NKRI, dan Bhineka Tunggal lka belum merupakan ideologi yang final bagi
Indonesia yang dalam realitasnya semua itu bukan disebut kebangkitan melainkan krisis
pertikaian. Dan selama satu dekade terakhir predikat ini menjadi melekat pada Islam.
Krisis ini mempunyai potensi konflik yang besar untuk masyarakat Indonesia yang
dijuluki sebagai masyarakat multireligius yang majmuk atau plural society.

'Agama dakwah adalah agama yang selalu mendorong pemeluknya untuk senantiasa aktif
melakukan kegiatan dakwah. Sehingga maju mundurnya umat Islam sangat bergantung dan berkaitan erat
dengan kegiatan dakwah. dakwah harus bebas dari segala bentuk pemaksaan. Dakwah memang kewajiban
agama, namun Islam tidak mengizinkan dakwah dengan menggunakan cara-cara pemaksaan. Dakwah yang
diajarkan Islam adalah dakwah dengan pendekatan dalil dan burhan, bukan dengan pedang dan aliran
darah. Dakwah yang diajarkan Islam adalah dakwah yang humanis, cerdas, elegan, permisif dan penuh
hikmabh.

2 Budhy Munawar-Rachman, Argumen Islam Untuk Pluralisme (Jakarta: Grasindo, 2010), 29.

Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur'an | 141



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

Dalam kajian terdahulu telah disebutkan: 1) Hubungan Filsafat Agama Dan
Moderasi.> 2) Moderasi Beragama Dalam Perspektif al-Qur’an (Sebuah Tafsir
Kontekstual Di Indonesia).* 3) Perspektif al-Qur’an Tentang Nilai Moderasi Beragama
Untuk Menciptakan Persatuan Indonesia.’ 4) Moderasi Beragama Perspektif Magashid
al-Shariah.® 5) Tasawuf Dan Moderasi Islam Sebuah Upaya Melunakkan. 7 6) Toleransi
Beragama Perspektif Wahdat Al-Wujiid Ibnu Arabi® 7) Moderasi Beragama Menurut Al-
Qur’an Dan Hadits.® 8) Moderasi Beragama: Aliansi Perspektif Tafsir Sufistik.!* 9)
Moderasi Beragama Perspektif Ilmu Tasawuf.!! 10) Konsep Moderasi Beragama Dalam
Perspektif Wahdatul ‘Ulum Dan Magqashid Al-Syari’ah: Upaya Mencegah Radikalisme
Dan Liberalisme Di Dunia Pendidikan.'?

Dalam al-Quran sendiri terdapat banyak ayat yang memiliki muatan moderasi
beragama. Bahkan dengan cukup tegas Allah menafikan segala bentuk pemaksaan dalam
urusan beragama. Di antara ayat-ayat itu adalah al-Baqarah: 256, Yunus: 99, al-Kahfi:
29, al-Baqarah: 143, an-Nisa’: 171, al-Maidah: 77, al-Isra’: 110, al-Furqan: 67, al-Hasyr:
7, al-Baqarah: 22, al-An’am: 141, al-A’raf: 31.

Berpijak dari ayat dan penafsiran-penafsiran ayat-ayat yang terkait dengan
moderasi beragama, salah satu hikmah mengapa Allah tidak menciptakan manusia
semuanya beriman menurut mufassir klasik adalah dapat diungkapkan dengan rumusan
teologis sebagai berikut: Bahwa moderasi beragama sesungguhnya adalah sebuah aturan
Tuhan (sunnatullah) yang tidak akan berubah, sehingga tidak bisa dilawan atau dihindari.
Islam adalah agama yang kitab sucinya dengan tegas mengakui hak-hak agam lain
sepenuhnya. Pengakuan akan hak agama-agama lain itu sendirinya merupakan dasar
paham pluralism social agama, sebagai ketetapan Tuhan yang tidak berubah-rubah.'?

Penafsiran-penafsiran di atas, baik yang klasik maupun kontemporer lebih
menekankan kepada pemaknaan kembali terma-terma kunci al-Qur’an sesuai dengan
makna asalnya. Pemaknaan tersebut terkesan tekstual. Kata-kata dalam ayat yang
ditafsirinya dimaknai sebagaimana makna asalnya dengan mengesampingkan pengaruh-
pengaruh konteks terhadap pemaknaannya. Karena pendekatan tekstual tersebut, maka

3 Nila Fadilah Nasution. Hubungan Filsafat Agama Dan Moderasi. JPM. Jurnal Penelitian
Multidisiplin. Vol.1 No.2 Desember 2022, hlm. 61-65

4 Abdul Aziz. Moderasi Beragama Dalam Perspektif Al-Qur’an (Sebuah Tafsir Kontekstual Di
Indonesia). Al-Burhan. Kajian Ilmu dan Pengembangan Budaya Al-Qur’an, Vol. 21, No. 02, Desember
2021: 218-231.

3 Sania Alfaini. Perspektif Al-Qur’an Tentang Nilai Moderasi Beragama Untuk Menciptakan
Persatuan Indonesia. Eduprof. Islamic Education Journal. Volume3 Nomor 2, September 2021.

¢ Fatkul Chodir, Arifin. Moderasi Beragama Perspektif Maqashid al-Shariah. Syari’ah: Journal
Of Figh Studies. Volume 2 (1), Juni 2024.

7 Asep Rusmana, Muhamad Kodir. Tasawuf Dan Moderasi Islam Sebuah Upaya Melunakkan.
Ma’rifat: Jurnal Ilmu Tasawwuf. Vol 1 No.1 (2022).

8 Sugianto. Paradigma Radikalistik Di Indonesia. Indonesian Journal of Islamic Theology and
Philosophy. Volume 1. No. 2 Tahun 2019, h. 179-194

° Fauziah Nurdin. Moderasi Beragama Menurut Al-Qur'an Dan Hadits. Jurnal Ilmiah Al
Mu’ashirah: Media Kajian Al-Qur'an dan Al-Hadits Multi Perspektif Vol. 18, No. 1, Januari 2021 Hal: 59-
70

19 Syarif. Moderasi Beragama: Aliansi Perspektif Tafsir Sufistik Al-Hikmah: Jurnal Dakwabh,
Volume 15, Nomor II, Tahun 2021 [P. 271-296]

"1 Mukhlisin. Moderasi Beragama Perspektif Ilmu Tasawuf. Alasma | Jurnal Media Informasi dan
Komunikasi I[lmiah. Volume 5 (2), 2023.

12 Didi Maslan. Konsep Moderasi Beragama Dalam Perspektif Wahdatul ‘Ulum Dan Magqashid
Al-Syari’ah: Upaya Mencegah Radikalisme Dan Liberalisme Di Dunia Pendidikan. Book Chapter of
Proceedings Journey-Liaison Academia and Society. Vol.3, No.1, 30 April 2024 (hal: 389-410)

13 Budhy Munawar-Rachman, Argumen Islam Untuk Pluralisme (Jakarta: Grasindo, 2010), 27.

142 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

makna ayat tidak memberikan jawaban yang kontekstual terhadap berbagai problem umat
manusia. Karena dari itu butuh pemahaman yang dapat mengembalikan nilai-nilai hakiki
al-Qur’an, karena perkembangan agama diera multireligius ini dan masyarakat yang
plural dalam segi agama telah direduksi oleh pemuka dan penganutnya masing-masing.

Tanpa mengenyampingkan panafsiran-penafsiran sebelumnya, dalam sudut
pandang tekstual teologi wahdatul wujud, yang melahirkan konsep “Kesatuan Tuhan dan
Kesatuan Agama”, pada dasarnya secara teologi bila dikaji lebih dalam akan memberi
kesempatan manusia untuk memilih agama sesuai hati nuraninya secara tulus, ikhlas, dan
bertanggung jawab dengan konsekuensi dari pilihannya itu, tanpa paksaan dan ancaman
dari pithak manapun. Juga mengajarkan kepada manusia akan pentingnya nilai
humanisme, kerukunan, penghargaan dan penghormatan kepada orang lain, sehingga
konflik berdarah yang mengatasnamakan agama bisa dihindari dari kehidupan manusia.
Dan inilah makna kebebasan agama sebagai bagian dari perlindungan agama (hifzh ad-
din).

Dengan mengacu kepada sifat-sifat hakiki Tuhan, maka ketika ada penyimpangan
dalam proses natural kehidupan manusia, harus ada manusia lain yang mengingatkannya.
Konsep inilah yang mendasari pandangan dalam memahami amar ma 'ruf nahi munkar.
Dalam proses pengasuhan Tuhan terhadap umat manusia secara evolutif, semua agama
akan bermuara pada satunya Tuhan dalam pandangan seluruh umat manusia, sekalipun
dengan bentuk manifestasi yang berbeda-beda. Secara evolutif sebenarnya seluruh umat
manusia berangkat dari asal yang sama, kemudian karena pengaruh berbagai hal yang
mengitarinya mereka terpecah-pecah, kemudian dengan bimbingan Tuhan, lewat wahyu
mereka diingatkan kembali menjadi satu yang merupakan esensi pada diri mereka.
Proses itulah yang sebenarnya diajarkan oleh semua agama dimuka bumi ini. Dengan
konsep Kesatuan Tuhan Dan Agama ini, ada keharusan bagi seluruh umat manusia
apapun agamanya untuk saling menghormati dan saling berbuat baik satu sama lain.
Argumen di ataslah yang merupakan penterjemahan ayat iyyaka na’budu wa iyyaka
nasta’in.'* Pemahaman konsep Kesatuan Tuhan Dan Agama (wahdatul wujud) inilah
yang juga mendasari secara teologi lahirnya moderasi beragama.

Dalam filsafat, teologi agama-agama melalui titik temu agama-agama dilakukan
menggunakan Filsafat Perennial atau Perenialisme. Secara etimologi istilah Filsafat
Perennial berasal dari istilah latin yakni: Philosophia Perennis yang arti harfiahnya
adalah filsafat yang abadi. Perspektif Filsafat Perennial adalah sebuah filsafat yang
dipandang bisa menjelaskan segala kejadian yang bersifat hakiki, menyangkut kearifan
yang diperlukan dalam menjalankan hidup yang benar, yang rupanya menjadi hakikat
dari seluruh agama-agama dan tradisi-tradisi besar spiritualitas manusia.'”

Maka, kalau disebut perennial religion, maksudnya adalah ada hakikat yang sama
dalam setiap agama, yang dalam istilah Sufi sering diistilahkan dengan religion of the
heart, meskipun terbungkus dalam wadah atau jalan yang berbeda'®. Kesatuan agama ini
hanya berada dan bisa difahami pada level esoteric!’” (batin) (istilah Huston smith),
esensial (istilah Baghavan Das), atau transeden (istilah Frithjof Schuon). Sebaliknya
kesatuan agama tidak berada pada level eksoterisme (lahir).

!4 Di rangkum dari Rafiq, Ahmad., “Kesatuan Tuhan dan Kesatuan Agama (Studi atas Penafsiran
Maulana Abu al-Kalam Azad”, Jurnal Studi Ilmu-ilmu al-Qur’an dan Hadits, Vol. 2 No. 3 1 Juli 2001, 43-
50.

15 Budhy Munawar-Rachman, Islam Pluralitas (Jakarta: Paramadina, 2001), 79.

16 Ibid., 87.

17 Memahami ajaran agama dari sisi esoteric bermakna melihat hakikat yang sesungguhnya ajaran

agama,

Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an | 143



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

Di sinilah kita harus mengatakan bahwa moderasi beragama adalah sebuah
keniscayaan dan kehendak Tuhan yang tidak bisa diingakari. Konsekuensi dari
pernyataan ini adalah keniscayaan kita untuk bersikap penuh fasamuh atau toleran
terhadap orang lain yang berbeda keyakinan atau agama dengan kita, apapun namanya.
Penolakan terhadap moderasi beragama bisa dipandang sama dengan penolakan terhadap
realitas dan sekaligus kehendak Tuhan Yang Maha Bijaksana itu. Tuhan sesungguhnya
ingin agar eksistensi moderasi beragama bagi manusia dan alam semesta benar-benar
dipikirkan dan direnungkan dalam-dalam oleh manusia. Moderasi beragama merupakan
perekat antara semangat beragama dan komitmen berbangsa. Di Indonesia, beragama
pada hakikatnya adalah ber-Indonesia dan ber-Indonesia itu pada hakikatnya adalah
beragama. Maka, moderasi beragama sebagai perekat antara semangat beragama dan
komitmen berbangsa dan memperkuat esensi ajaran agama dalam kehidupan Masyarakat.

Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis persamaan dan perbedaan prinsip
konstruksi nilai-nilai moderasi beragama dalam pandangan al-Qur’an, teologi wahdatul
wujud dan filsafat perenialism. Dengan demikian maka umat islam di Indonesia
memerlukan pencerahan (enlightenment) dan gagasan-gagasan, sebagai alternative untuk
membangun kerukunan umat beragama. Diharapkan dengan asumsi pemahaman
moderasi beragama dari beberapa perspektif disiplin ilmu, dapat melahirkan pemahaman
moderasi beragama yang mendalam. Sehingga manfaat dari pemahaman tersebut dapat
memperkuat esensi ajaran agama dalam kehidupan Masyarakat, mengelola keragaman
tafsir keagamaan dengan mencerdaskan kehidupan keberagamaan, merawat
Keindonesiaan. Karena moderasi beragama bukan hal absurd yang tak bisa diukur

Metode Penelitian

Objek dalam riset ini adalah pemikiran para mufassir al-Qur’an dan teologi
wahdatul wujud, serta pemikiran filsafat perenialism yang berkaitan dengan konsep
moderasi beragama sebagai sebuah positive reinforcement. Penelitian ini termasuk
penelitian pustaka, yakni penelitian yang menggunakan referensi literatur atau buku-buku
sebagai sumber data untuk memahami sebuah pengetahuan ilmiah yang bersumber dari
dokumen tertentu sebagaimana yang telah disampaikan oleh para peneliti terdahulu
ataupun para ilmuan sebelumnya. Deskriptif analisis merupakan pendekatan dalam
penelitian komparatif ini. Dimana penulis berupaya untuk menjabarkan pandangan para
mufassir al-Qur’an dan teolog wahdatul wujud, serta pemikiran filsafat perenialism yang
berkaitan dengan konsep moderasi beragama.

Sumber data utama pada penelitian ini yakni kitab para mufassir al-Qur’an yang
berfokus pada kajian ayat-ayat moderasi beragama. Serta beberapa jurnal dan buku yang
berfokus pada konsep Kesatuan Tuhan dan Kesatuan Agama (wahdatul wujud) dan
filsafat perenialism. Usaha mengumpulkan data peneliti mengkaji buku serta jurnal
ilmiah yang terkait dengan moderasi beragama dalam persepektif tiga fan ilmutersebut.
Metode pengumpulan data ialah tahapan penting dalam penelitian, karena tujuan utama
dari kajian ilmiah adalah memperoleh data yang dapat dipertanggungjawabkan serta
valid.

Teknik analisa data pada penelitian ini menggunakan teknik analisis komparatif
yang melakukan analisa dengan tujuan mencari dan menemukan persamaan serta
perbedaan fenomena. Peneliti mencari dan menemukan persamaan dan perbedaan
pemikiran para mufassir al-Qur’an dan teologi wahdatul wujud, serta pemikiran filsafat
perenialism yang berkaitan dengan konsep moderasi beragama. Kemudian peneliti
menyajikan hasil temuan penelitiannya dalam bentuk narasi dan skema analisa.

144 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

Hasil Pembahasan
Moderasi Agama Dalam Perspektif Tafsir AlI-Qur’an

Keimanan adalah masalah yang bersumber dari hati nurani yang butuh ketulusan
dan keikhlasan. Mustahil memaksa seseorang yang tidak atau belum bisa meyakini
kebenaran Islam sebagai pilihan kepercayaan untuk masuk dan memeluknya secara tulus.
Menanamkan ajaran Islam dengan paksaan, tidak akan membentuk jiwa seorang Muslim
sejati. Hasil dari pemaksaan hanya akan melahirkan Muslim-Muslim yang hipokrit
(munafiq). Imam al-Qaffal mengatakan:

St oA Je des s 2l el e oA g

Urusan keimanan tidak dibangun atas dasar paksaan dan tekanan,

iman hanya (bisa) dibangun atas dasar kesadaran dan pilihan”.!®

Dalam al-Quran sendiri terdapat banyak ayat yang memiliki muatan kebebasan
untuk memeluk agama Islam atau tidak. Bahkan dengan cukup tegas Allah menafikan
segala bentuk pemaksaan dalam urusan beragama. Di antara ayat-ayat itu adalah:'

CRal 818 Y

“Tidak ada paksaan dalam agama®. (QS. al-Bagarah: 256)

(99:0452) Gisabe 19380 55 el 32 ’”L‘uf»"}-’eguoﬂ\duﬂ N ag; A

“Dan jika Tuhanmu menghendaki, tentulah beriman semua orang yang di muka
bumi seluruhnya. Maka apakah kamu (hendak) memaksa manusia supaya mereka
menjadi orang-orang yang beriman semuanya?”. (QS. Yunus: 99)

ode A7 .15 0-. 0 st 15 o-7
AR 5 alla B 55

“Maka barangsiapa yang ingin (beriman) hendaklah ia beriman, dan barangsiapa
yang ingin (kafir) biarlah ia kafir”. (QS. al-Kahfi: 29)

Menurut sebagian pendapat, ayat-ayat yang bermuatan kebebasan beragama di
atas diklaim sebagai ayat yang telah dihapuskan hukumnya (mansiikh) dengan ayat-ayat
qital, diantaranya:

e 2 e b5 e B im0 aste g2 g

‘“Hai nabi, berjihadlah (melawan) orang-orang kafir dan orang-orang munafik itu”.
(QS. At-Taubah: 73)

Wahbah az-Zuhaili dalam at-Tafsir al-Munir-nya berpendapat, klaim itu
bertentangan dengan kenyataan bahwa ayat kebebasan beragama diturunkan antara tahun
ke-3 atau ke-4 Hijriyah setelah diinstruksikannya jihad dalam Islam.?° Jika demikian,
justru perintah perang yang seharusnya dianulir (mansiikh) dengan keberadaan ayat di
atas. Selain itu, tidak pernah ditemukan informasi dari Nabi saw. yang menjelaskan

18 Fakhruddin Ar-Razi, Mafatih al-Ghaib, Vol. VII, Him. 14, Maktabah Syamilah.

19 Ayat lain yang menyuarakan kebebasan berkeyakinan juga terdapat dalam QS. al-Kafirun: 6,
QS. al-Kahfi: 29, QS. al-Mumtahanah: 8.

20 Wahbah Az-Zuhaili, at-Tafsir al-Munir, Vol. III, Him. 23, Maktabah Syamilah.

Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur'an | 145



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

bahwa ayat-ayat kebebasan beragama telah dihapus. Karena itu, klaim mengenai
terhapusnya ayat di atas tidak bisa dipertanggungjawabkan.

Dalam al-Quran sendiri terdapat banyak ayat?*' yang memiliki muatan kebebasan
untuk memeluk agama Islam atau tidak, dan kebebasan untuk patuh atau menentang
Tuhan. Keimanan bukan wewenang dan kuasa manusia, tetapi Allah-lah yang memberi
petunjuk (hidayah) kepada siapa yang dikehendaki-Nya. Bahkan dengan cukup tegas
Allah menafikan segala bentuk pemaksaan dalam urusan beragama.?’ Di antaranya
adalah Surat Yunus: 99 :

z -

99 Gisahe I55ms 85 M 0,88 GBI Goa LR o3V g 5a Y OG5 5LE

“Dan jika Tuhanmu menghendaki, tentulah beriman semua orang yang di muka
bumi seluruhnya. Maka apakah kamu (hendak) memaksa manusia supaya mereka
menjadi orang-orang yang beriman semuanya?”. (QS. Yunus: 99)

Menurut Abu Ja’far Muhamad bin Jarir al-Thabari mengutip pendapat Abu Ja’far
al-Nuhas dalam kitab Ma’ani al-Qur’an, bahwa surat Yunus ayat 99 dan ayat-ayat
lainnya menjelaskan bahwa Rasulullah SAW sangat berkeinginan keras agar setiap orang
beriman dan mengikuti beliau kejalan pertunjuk. Oleh karena itu Allah mengabarkan
kepadanya bahwa tidak ada yang akan beriman kecuali sudah ditetapkan Allah sejak
penyebutan pertama bahwa dia merupakan ahlu al-sa’adah (orang yang akan bahagia).
Sebaliknya tidak akan ada yang sesat kecuali yang Allah tulis sebagai ahlu al-syaga’
(penyandang kesengsaraan) sejak penyebutan (tagdir) pertama.?’

Dan juga dalam tafsir al-Misbah, Quraish Shihab berpendapat, bahwa ayat
tersebut ditujukan kepada Nabi Muhamad SAW yang berupaya dengan sungguh-sungguh
melebihi kemampuan beliau, sehingga hampir mencelakakan diri sendiri guna mengajak
manusia beriman kepada allah SWT. Apa yang beliau lakukan itu karena aneka upaya
dan bermacam-macamnya cara yang beliau lakukan sehingga seakan-akan hal tersebut
telah sampai pada tahap paksaan, yakni paksaan terhadap diri beliau sendiri dan hampir
menyerupai pemaksaan terhadap orang lain.?*

Surat Yunus termasuk surat Makkiyah (yang diturunkan di Makkah) ketika
kondisi masyarakat Makkah pada waktu urusan hakikat u/uhiyah dan ubudiyah masih
amburadul. Mereka mempertuhankan benda-benda dan makhluk hidup, hayalan dan
dugaa-dugaan mereka, serta mempersembahkan segala yang sangat mereka cintai
termasuk nyawa mereka sendiri pada waktu-waktu tertentu berdasarkan bisikan-bisikan
dukun-dukun dan orang-orang kepercayaan mereka.>’Kehidupan mereka tidak stabil,
mereka hidup di antara keluh kesah terhadap benda-benda dan makhluk hidup. Mereka
mendekatkan diri kepada makhluk-makhluk yang sama seperti menyembah Allah.?

2l Ayat lain yang menyuarakan kebebasan berkeyakinan juga terdapat dalam Surat al-Kafirun: 6,
Surat al-Kahfi: 29, QS. al-Mumtahanah: 8, al Bagarah (2): 256, al Bagarah([2): 62, Asy Syura (42): 13, An
Nisa (4) : 131.

22 Tuhan tidak menetapkan paksaan untuk memeluk islam, melainkan kebebasan memilih. Al-
Qur’an sendiri memandang persoalan hak agama sebagai sesuatu yang sangat penting bagi manusia.

23 Ibid. 759.Lihat juga Tafsir Khazin Juz 2 : 504, Gharaib al-Qur’an Wa Raghaib al-Furqan Juz
3: 610, Mafatih al-Ghaib Juz 17 : 133, Faidh al-Rahman Tafsir Jawahir al-Qur’an Juz 1 : 199.

24 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah ( Jakarta : Lentera Hati, 2002) Juz 9 : 101.

25 Sayyid Qutb, Tafsir fi Dzilal al-Qur’an, terj. As’ad Yasin dkk. (Jakarta : Gema Insani Press,
2003) Juz 6 : 84.

26 Ibid.

146 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

Sehingga seluruh susunan redaksi surat Yunus ialah persoalan wuluhiyah
(ketuhanan) dan ubudiyah, penjelasan hakikatnya, dan penjelasan tentang konskuensi-
konskuensi hakikat dalam kehidupan manusia. Dan kenyataannya persoalan terbesar ini
merupakan persoalan al-Qur’an secara keseluruhan, kususnya al-Qur’an Makkiyah.?’

Menurut Abu Ja’far Muhamad bin Jarir al-Thabari, bila ada yang berkata : Lalu
apa makna ayat Giea (,@JS oY) (3 (e (&Y, padahal kata K menunjukkan makna s> dan
sebaliknya? Lalu apa fungsi pengulangan kedua kata tersebut ?.Jawabannya, para ahli
bahasa arab dalam hal ini sebagian ahli nahwu Bashrah menjelaskan bahwa kata ges
dalam kalimat ini berfungs1 sebagai taukid (penguat). Ini sama dengan firman Allah
dalam surat al-Nahl ayat 51: uu-" o) 53y anganlah kamu menyembah dua Tuhan.*®

Menurut Imam Zamahsari dalam tafsir Kasyaf-nya, kata anta (engkau) ditegaskan
pada hal kata tukrihu (engkau paksakan) sudah mengandung kata engkau yang ditujukan
kepada Nabi Muhamad. Penggunaan huruf istifham dalam ayat tersebut mengindikasikan
bahwa pemaksaan itu mungkin saja dilakukan oleh Nabi Muhamad, tetapi hal tersebut
bukan wewenangnya dan hanya merupakan wewenang Allah SWT tanpa bantuan
siapapun. Karena hanya Dialah yang mampu untuk menjadikan hati yang galau (idztirab)
untuk beriman.?’

Perspektif Tafsir Klasik

Menanggapi ayat tersebut Abu Ja’far Muhamad bin Jarir al-Thabari berpendapat:
Allah berfirman kepada Nabi-Nya: Kalau saja Tuhanmu itu berhendak (wahai
Muhamad), maka semua yang ada di bumi ini akan beriman kepadamu dan membenarkan
bahwa kamu adalah utusan Allah, dan apa yang kamu bawa kepada mereka (berupa
ajakan menyembah hanya kepada Allah SWT dan mengesakn-Nya) adalah sesuatu yang
benar. Akan tetapi Allah tidak menghendaki hal itu, karena sudah ditetapkan dalam
keputusan Allah sebelum engkau diangkat menjadi rasul bahwa mereka akan menjadi
kafir dan tidak akan beriman kepadamu. Mereka tidak akan percaya cahaya kebenaran
yang kamu bawa. Hanya mereka yang sudah ditetapkan Allah akan bahagia sejak awal
(fi al-kitab al-awwal) sebelum diciptakannya langit dan bumi sserta isinya yang akan
beriman kepada kamu®°.

Hal ini menunjukkan bahwa walaupun Nabi muhamad sangat berkeinginan kuat
manusia untuk mempercayai dan memaksa mereka untuk beriman terhadap risalah yang
dibawanya, itu tidak akan dapat terlaksana tanpa izin-Nya. Hal ini senada dengan firman
Allah SWT : )

Yoo jSé’é N &39‘” é&, u;’cj)\ 3‘67@:3 ki&\ g’;iLi 3}; &é’jf QT u;,’bg_:é 5 ¥
Dan tidak ada seorangpun akan beriman kecuali dengan izin Allah; dan Allah

menimpakan kemurkaan kepada orang-orang yang tidak mempergunakan
akalnya(OS. Yunus: 100)

Abu Ja’far Muhamad bin Jarir al-Thabari menambahkan: Allah berfirman kepada
Nabinya: Tidak ada di antara jiwa yang Aku ciptakan akan beriman kepadamu, wahai
muhamad, kecuali atas izin-Ku, maka janganlah kamu memaksakan diri untuk memberi

27 1bid.,83

28 Abu Ja’far Muhamad bin Jarir al-Thabari, Tafsir al-Thabari, terj. Anshari Taslim dkk. Judul
asli Jami’ al-Bayan ‘an Ta wil ayat al-Qur’an ( Jakarta : Pustaka Azam, 2009), 760.

2 Imam Zamahsari al-Khawarizmi, Tafsir al-Kasyaf, ( Libanon : Dar al-Ma’rifah : 2009), 474.
Lihat juga Ruh al-Ma’ani juz 6 : 181.

30 Abu Ja’far Muhamad bin Jarir al-Thabari, Tafsir al-Thabari.756.

Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur'an | 147



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

petunjuk kepada mereka. Sampaikan saja kepada mereka janji Tuhanmu untuk mengazab
mereka, lalu tinggalkanlah mereka. Karena petunjuk untuk mereka hanya ada di tangan
Tuhan yang menciptakan mereka.’!

Senada dengan pendapat Abu Ja’far Muhamad bin Jarir al-Thabari, Ibnu Katsir
berkata bahwa: Allah SWT berfirman: Kalau Tuhanmu menghendaki, hai Muhamad,
tentu akan dibiarkan penghuni bumi ini semuanya beriman kepada apa yang kau bawa
dan tentu akan berimanlah semuanya tanpa kecuali. Akan tetapi Allah mempunyai
hikmah dan kebijaksanaan dalam segala perbuatan dan takdir-Nya, sebagaimana
difirmankan:

_’ <

______ V_;;\;quj ’3(:})&\)\\\/\@ caujl
\\ﬁw-a..ﬁc\ufu L0l e a3 50 (Y 4»«5

Sduiad 02l il Jad @i 5 -:::?:::-,53

z 25~

Jikalau Tuhanmu menghendaki, tentu Dia menjadikan manusia umat yang satu,
tetapi mereka senantiasa berselisih pendapat. kecuali orang-orang yang diberi
rahmat oleh Tuhanmu. Dan untuk itulah Allah menciptakan mereka. Kalimat
Tuhanmu (keputusan-Nya) telah ditetapkan: sesungguhnya Aku akan memenuhi
neraka Jahannam dengan jin dan manusia (vang durhaka) semuanya (OS. Hud :
118-119)

Tuhan menegaskan hal ini dalam al-Qur’an :

’r)b-lé"-ﬁj & 2 jf,{:’:ﬂ? V{"L:,CB u?’ &

c,:\}f @)43 é Sﬁ

|

Q)LL Al é’J;_ ‘5‘3_":\; ’uﬁﬁ
0§ Cnale e::’:::-j
Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah menciptakan langit dan bumi dan

berlain-lainan bahasamu dan warna kulitmu. Sesungguhnya pada yang demikan itu

benar-benar terdapat tanda-tanda bagi orang-orang yang mengetahui (QS al-Rum:
22)

Muhamad Thahir ibn ash-Shur menyatakan bahwa yang dimaksud dengan
perbedaan bahasa adalah perbedaan berpikir dan berekspresi (ikhtilaf al-tafkir wa tanwi’
al-tasharuf)*?. Maka dari itu, kesederajatan, persaudaraan, keadilan dan keindahan adalah
konskuensi paling rasional dalam system Tauhid. Dan difirmankan dalam ayat lain :

olle et T 3 AT s ¢ 55 ol t5als il st ’ru
Maka tidakkah orang-orang yang beriman itu mengetahui bahwa seandainya Allah
menghendaki (semua manusia beriman), tentu Allah memberi petunjuk kepada
manusia semuanya. (QS. al-Ra’du: 31)

Mengomentari ayat-ayat di atas, menurutnya bahwa Nabi Muhamad tidak
mempunyai hak sama sekali untuk memaksa manusia supaya mereka menjadi orang-
orang yang beriman. Itu bukan wewenangnya dan berkuasa atas mereka, tetapi Allah-lah
yang akan menyesatkan siapa yang dikehendaki-Nya. Kewajibannya adalah

31 Abu Ja’far Muhamad bin Jarir al-Thabari, Tafsir al-Thabari. 762.
32 Muhamad Tahir Ibn Ash-Shur, Magsid al-Shari’ah al-Islamiyah (‘Amman Yordania : Dar al-
Nafais, 2000). Juz : 21 : 34.

148 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

menyampaikan risalah-Nya, dan memberi peringatan, sedang Allah-lah yang akan
meminta pertanggungjawaban mereka.*’

Berpijak dari ayat dan penafsiran-penafsiran tersebut dan ayat-ayat lain yang
terkait dengan kebebasan beragama, salah satu hikmah mengapa Allah tidak menciptakan
manusia semuanya beriman menurut mufassir klasik adalah dapat diungkapkan dengan
rumusan teologis sebagai berikut: Bahwa moderasi beragama sesungguhnya adalah
sebuah aturan Tuhan (sunnatullah) yang tidak akan berubah, sehingga tidak bisa dilawan
atau dihindari. Islam adalah agama yang kitab sucinya dengan tegas mengakui hak-hak
agam lain sepenuhnya. Pengakuan akan hak agama-agama lain itu sendirinya merupakan
dasar paham pluralism social agama, sebagai ketetapan Tuhan yang tidak berubah-
rubah’®*,

Perspektif Tafsir Kontemporer

Menurut Sayyid Qutb di dalam kitabnya Tafsir fi Dzilal al-Qur’an, Kebijaksanaan
Yang Maha Kuasa kadang-kadang kita mengerti dan kadang-kadanag tidak kita mengerti.
Kebijaksanaan-Nya kadang berlaku dalam penciptaan manusia dengan memberi potensi
terhadap kebaikan dan kejelekan, petunjuk dan kesesatan. Diberi-Nya mereka
kemampuan untuk mememilih jalan kebaikan bila dapat mempergunakan potensi panca
indra, perasaan, dan pikiran. Sehingga dapat mengetahui bukti-bukti petunjuk di alam
semesta, ayat-ayat yang di bawa rasul, kemudian manusia tersebut akan beriman dan
terbimbing ke jalan jeselamatan. Begitu juga sebaliknya.

Dengan demikian, menurut Sayyid Qutb urusan iman dibiarkan oleh Allah untuk
dipilih, dan rasul tidak memaksakannya kepada seorangpun ke dalam perasaan hati dan
jalan pikiran®. Seseorang tidak akan sampai kepada keimanan kecuali dia menempuh
jalan yang dapat menyampaikan kepadanya sesuai dengan izin dan sunnah Allah SWT
yang bersifat umum. Dengan demikian Allah akan membimbingnya dan berimanlah dia
dengan izin-Nya.*

Menurut Ahmad Musthafa al-Maraghi, kebijaksanaan Allah memang telah tetap
sedemikian rupa, sehingga manusia mempertimbangkan sendiri pilihannya, apakah ia
akan beriman atau kafir, sehingga ada sebagian beriman dan ada pula yang kafir®’. Hal
ini senada dengan firman allah SWT dalam Surat al-Kahfi: 29:

S /af,f o~ o iaf,g o -7
J&“&guy)&#;bw

“Maka barangsiapa yang ingin (beriman) hendaklah ia beriman, dan barangsiapa
yang ingin (kafir) biarlah ia kafir”. (QS. al-Kahfi: 29)

Berdasarkan pilihan dan kebebasan jiwa manusia untuk melakukan pekerjaan-
pekerjaannya, tidak ada seorangpun yang beriman kecuali dengan kehendak Allah dan
sesuai dengan Sunnah Ilahi dalam menyukai salah satu dari dua hal yag bertentangan.
Jika Allah menghendaki atas seluruh manusia beriman kepada-Nya, maka akan
terlaksana. Tetapt Dia tidak menghendaki yang demikian. Dia berkehendak

33 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, terj. Salim Bahreisy (Surabaya : Bina IImu, 2005), Vol. 4 : 275)

34 Budhy Munawar-Rachman, Argumen Islam Untuk Pluralisme ( Jakarta : Grasindo, 2010), 27.

35 Sayyid Qutb, Tafsir fi Dzilal al-Qur’an, terj. As’ad Yasin dkk. (Jakarta: Gema Insani Press,
2003) Juz 11: 165

36 Sayyid Qutb, Tafsir fi Dzilal al-Qur’an. Juz 11 : 165.

37Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi, terj. Bahrun Abu Bakar ( Semarang : Toha
Putra, 1987) Juz : 301

Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur'an | 149



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

melaksanakan sunnah-Nya di alam raya ini. Tidak ada yang mampu mengubah sunnah-
Nya kecuali Allah yang berkehendak. Diantara sunnah-Nya adalah memberi manusia
akal, pikiran, dan perasaan yang membedakan manusia maupun makhluk satu dengan
yang lainnya. Dengan akal pikiran dan perasaan tersebut, manusia menjadi makhluk yang
berbudaya dan dapat membedakan mana yang baik dan buruk, kemudian akan dihitung
sesuai dengan apa yang telah diusahakannya.

Jadi jiwa manusia memang disuruh memilih dalam lingkaran sebab akibat.
Namun demikian, dia tidak bebas sebebas mungkin dalam melakukan pilihan tersebut,
tetapi terikat dengan sisitem sunnah dan ketentuan ilahi.>®

Dengan demikian manusia pada dasarnya diberi kebebasan percaya atau tidak.
Tetaapi kebebasan tersebut tetap bersumber pada kehendak Allah SWT. Allah menghiasi
manusia dengan potensi positif dan negative bermaksud menguji manusia dan memberi
kebebasan beragama dan bertindak. Dia menganugrahkan manusi potensi akal agar
mereka dapat menggunakannya untuk memilah dan memilih. Maka dari itu Allah tidak
menghendaki iman yang dipaksakan, tetapi iman yang tulus tanpa pamrih dan tanpa
paksaan®.

Hal senada juga dikatakan oleh Fakhruddin Ar-Razi dalam kitabnya Mafatih al-
Ghaib, bahwa: Seandainya Allah memaksa manusia untuk beriman, Allah akan mampu
dan itu sah-sah saja. Tetapi hal tersebut tidak dilakukan karena iman yang timbul akibat
pemaksaan (ilja’) tidak akan ada manfaatnya dan faedahnya.*’ Secara ideologis, ajaran
Islam jelas mengusung kebebasan beragama sebagaimana ulasan di atas. Islam sangat
tidak membenarkan segala bentuk pemaksaan dalam urusan beragama. Pemaksaan
beragama dalam bentuk apapun, telah dinafikan oleh al-Quran:

“Tidak ada paksaan dalam agama®. (QS. al-Bagarah: 256)

Dalam tinjauan ilmu nahwu, huruf ¥ dalam ayat ini adalah untuk menegasikan
secara tolal (istighrdq) seluruh cakupan makna lafadz setelahnya (/@ li nafyi al-jinsi),
sebagimana huruf ¥ dalam kalimat 44 ¥) 4l ¥ yang menegasikan secara total seluruh
cakupan makna 4. Ini artinya, segala bentuk pemaksaan dalam urusan beragama,
dinegasikan oleh al-Quran tanpa terkecuali. Secara psikologis, seseorang yang merasa
tidak menemukan kebenaran dalam Islam, pasti batinnya akan berontak ketika dipaksa
untuk tetap meyakini Islam dan diancam hukuman mati ketika keluar Islam. Sebab, tak
mungkin seseorang hidup dengan kepercayaan yang tidak diyakininya. Kalaupun to/ ia
tetap memeluk Islam, pasti hanya ekspresi kepalsuan atau kemunafikan sekedar untuk
menyelamatkan diri dari hukuman mati. Tentu Islam tidak menghendaki keagamaan
seseorang seperti ini.

3% Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi. 302.
39 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah. Juz 9 : 100.
40 Fakhruddin Ar-Razi, Mafatih al-Ghaib, Juz 17 : 133.

150 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

Konsep “Kesatuan Tuhan” dan “Kesatuan agama” dengan pendekatan Tekstual —
Teologi Dan Filsafat

Penafsiran-penafsiran di atas, baik yang klasik maupun kontemporer lebih
menekankan kepada pemaknaan kembali terma-terma kunci al-Qur’an sesuai dengan
makna asalnya. Pemaknaan tersebut terkesan tekstual. Kata-kata dalam ayat yang
ditafsirinya dimaknai sebagaimana makna asalnya dengan mengesampingkan pengaruh-
pengaruh konteks terhadap pemaknaannya. Karena pendekatan tekstual tersebut, maka
makna ayat tidak memberikan jawaban yang kontekstual terhadap berbagai problem umat
manusia. Karena dari itu butuh pemahaman yang dapat mengembalikan nilai-nilai hakiki
al-Qur’an, karena perkembangan agama diera multireligius ini dan masyarakat yang
plural dalam segi agama telah direduksi oleh pemuka dan penganutnya masing-masing.

Ibnu Rusyd berpedoman :
&5 atie Sl Jdlis o5 daliis 58 BV (ol G5 63 &

i
B G 2 Y U I O
Peristiwa-peristiwa kehidupan yang dihadapi individu-individu dan
masyarakat manusia tidaklah terbatas, sedangkan ucapan-ucapan Nabi (al-
nushus), tindakan-tindakan (al-af’al) dan pengakuan-pengakuanya (al-iqrar)

adalah terbatas. Adalah tidak mungkin bahwa hal-hal yang terbatas bisa
memuat (menjawab) peristiwa-peristiwa yang tak terbatas..*!

Tanpa mengenyampingkan panafsiran-penafsiran sebelumnya, pada dasarnya
Surat Yunus ayat 99 dan ayat-ayat yang senada bila dikaji lebih dalam akan dapat
melahirkan konsep “Kesatuan Tuhan” dan “Kesatuan agama” dengan dua pendekatan,
yaitu pendekatan Tekstual — Teologi Dan Filsafat. Sehingga akan memberi
kesempatan manusia untuk memilih agama sesuai hati nuraninya secara tulus, ikhlas,
dan bertanggung jawab dengan konsekuensi dari pilihannya itu, tanpa paksaan dan
ancaman dari pihak manapun. Juga mengajarkan kepada manusia akan pentingnya
nilai humanisme, kerukunan, penghargaan dan penghormatan kepada orang lain,
sehingga konflik berdarah yang mengatasnamakan agama bisa dihindari dari
kehidupan manusia. Dan inilah makna kebebasan agama sebagai bagian dari
perlindungan agama (hifzh ad-din).

a. Tekstual — Teologi

Secara teologis, pada dasarnya dalam al-Qur’an ada Kesatuan Tuhan dan
Kesatuan Agama. Bila di runtut adalah sebagai berikut :

Allah mempunyai sifat-sifat hakiki, yaitu

a) Al-hamdulilah Rabb al-‘Alamin (rububiyah), pujian yang dimaksud adalah
hanya kepada Allah SWT tetapi juga dengan memahami aspek kemanusiaan.
Makna pemeliharaan adalah proses pengembangan dan pemeliharaan segala
sesuatu secara berkelanjutan setahap demi setahap sehingga mencapai sifatnya
yang ideal di setiap tahapan tersebut. Ketika sifat ini disandarkan kepada al-
‘Alamin, artinya sifat tersebut berlaku untuk semua makhluk apapun adanya,
tanpa melihat sifat dan bentuknya. Aktifitas tersebut adalah aturan Tuhan yang
berjalan secara sunnatullah (natural)

4! Tbn Rusyd al-Qurthubi, Biddyah al-Mujtahid, (Maktabah Syamilah), Vol. I, Him. 2.

Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur'an | 151



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

b) Rahman dan Rahim (rahmah), yaitu secara intens diberikan kepada makhluk
tanpa terkecuali

¢) Malik yau middin (‘adalah), terma ini menunjuk kepada konsekuaensi logis
tindakan manusia, baik itu yang buruk maupun baik. Sifat ini diturunkan dari
petunjuk Tuhan tentang hari akhir dimana segala perbuatan manusia akan
mendapat perhitungan.

Secara keseluruhan proses aktivitas kreatif Tuhan melalui empat tahapan :
1) Penciptaan (takhliq)
2) Penyempurnaan (taswiyah)
3) Penentuan (taqdir)
4) Petunjuk (hidayah)

Hal ini sesuai dengan firman Allah SWT dalam surat al-A’la:
¥ (s3&5 558 sdlly 1 il gls el J-r:ii’i:sﬁef:-d\ & Ee:f:sw\ @;
Sucikanlah nama Tuhanmu Yang Maha Tinggi, yang menciptakan, dan

menyempurnakan (penciptaan-Nya), dan yang menentukan kadar
(masing-masing) dan memberi petunjuk (OS. al-A’la (87): 1-3)

Keempat tahapan tersebut bertujuan untuk menciptakan kesejahteraan kehidupan
semua makhluk. Apabila kemudian dalam dunia dijumpai hal-hal yang terkesan merusak
kehidupan, sebenarnya itu tidaklah bertentangan, justru merupakan penguat dari tujuan
tersebut. la menjalankan fungsi penyeimbang untuk mengingatkan setiap makhluk,
terutama manusi berakal untuk segera kembali kepada tujuan penciptaan semula. Dengan
mengacu kepada sifat-sifat hakiki Tuhan terdahulu, maka ketika ada penyimpangan
dalam proses natural kehidupan manusia, harus ada manusia lain yang mengingatkannya.
Konsep inilah yang mendasari pandangan dalam memahami amar ma ruf nahi munkar.

Dalam proses pengasuhan Tuhan terhadap umat manusia secara evolutif, semua
agama akan bermuara pada satunya Tuhan dalam pandangan seluruh umat manusia,
sekalipun dengan bentuk manifestasi yang berbeda-beda. Secara evolutif sebenarnya
seluruh umat manusia berangkat dari asal yang sama, kemudian karena pengaruh
berbagai hal yang mengitarinya mereka terpecah-pecah, kemudian dengan bimbingan
Tuhan, lewat wahyu mereka diingatkan kembali menjadi satu yang merupakan esensi
pada diri mereka.

Proses itulah yang sebenarnya diajarkan oleh semua agama dimuka bumi ini.
Dengan konsep Kesatuan Tuhan Dan Agama ini, ada keharusan bagi seluruh umat
manusia apapun agamanya untuk saling menghormati dan saling berbuat baik satu sama
lain. Argumen di ataslah yang merupakan penterjemahan ayat iyyaka na ’budu wa iyyaka
nasta’in.

Sejalan dengan sifat tersebut, pengaturan sisi dalam kehidupan setiap makhluk
selalu dihubungkan dengan dua hal : tagdir dan hidayah. Taqdir merupakan pertanda dari
aturan Tuhan atas setiap makhluk, baik secara kuantitas ataupun kualitas sesuai dengan
kecendrungan alami yang telah diciptakan untuk setiap makhluk-Nya. Manifestasinya
dari ketentuan tersebut adalah kemampuan setiap makhluk untuk menyesuaikan diri
dengan lingkungannya masing-masing.

Hidayah berarti petunjuk atau arah kesatu jalan untuk diikuti. Petujuk yang
dimaksudkan bersifat natural dan membawa kepada kesejahteraan kehidupan setiap
makluk. Dengan petunjuk tersebut setiap makhluk diarahkan kepada sifat alami aturan

152 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

Tuhan atas setiap ciptaan-Nya (rububiyah), sehingga membantunya untuk menjalani
kehidupan. Bentuk paling mendasar dari petunjuk tersebut adalah hidayah insting yang
ada pada setiap makhluk berupa kemampuan untuk bertahan hidup sesuai dengan
keadaannya masing-masing.

Pada puncaknya semua proses tersebut mengerucut kepada iyyaka na’budu
waiyyaka nasta’in, sebagai pernyataan Keesaan Tuhan dan Kesatuan untuk seluruh
makhluk yang ada dibumi.*?

Bila konsep tekstual-teologi tersebut dibuat skema, akan tampak sebagai berikut

Sifat Hakiki Allah SWT
Rububiyah + Rahmah + ‘Adalah
Al-‘alamin Untuk Semua Makhluk Konsekuensi Logis Tindakan

Manusia

|

Kreatif Tuhan ﬁ Proses Aktivitas bersifat Sunnatullah (natural)

|
!

Penciptaan (takhliqg) + Penyempurnaan (taswiyah) + Takdir + Hidayah
v Pertanda Petunjuk
Aturan Tuhan Aturan Tuhan

42 Di rangkum dari Rafiq, Ahmad., “Kesatuan Tuhan dan Kesatuan Agama (Studi atas Penafsiran
Maulana Abu al-Kalam Azad”, Jurnal Studi I[lmu-ilmu al-Qur’an dan Hadits, Vol. 2 No. 3 1 Juli 2001, 43-
50.

Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an | 153



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

Evolusi Semua Agama

v

Amar Ma’ruf Nahi Munkar

b

Iyyaka Na’budu Waiyyaka Nasta’in
Pernyataan Keesaan Tuhan Dan Kesatuan Untuk Seluruh Makhluk

¥

Konsep “Kesatuan Tuhan” Dan “Kesatuan Agama”

b. Dalam Pandangan Filsafat

Dalam filsafat, teologi agama-agama melalui titik temu agama-agama dilakukan
menggunakan Filsafat Perennial atau Perenialisme. Secara etimologi istilah Filsafat
Perennial berasal dari istilah latin yakni: Philosophia Perennis yang arti harfiahnya
adalah filsafat yang abadi. Perspektif Filsafat Perennial adalah sebuah filsafat yang
dipandang bisa menjelaskan segala kejadian yang bersifat hakiki, menyangkut kearifan
yang diperlukan dalam menjalankan hidup yang benar, yang rupanya menjadi hakikat
dari seluruh agama-agama dan tradisi-tradisi besar spiritualitas manusia.

Maka, kalau disebut perennial religion, maksudnya adalah ada hakikat yang sama
dalam setiap agama, yang dalam istilah Sufi sering diistilahkan dengan religion of the
heart, meskipun terbungkus dalam wadah atau jalan yang berbeda**. Kesatuan agama ini
hanya berada dan bisa difahami pada level esoteric*® (batin) (istilah Huston smith),
esensial (istilah Baghavan Das), atau transeden (istilah Frithjof Schuon). Sebaliknya
kesatuan agama tidak berada pada level eksoterisme (lahir).

Dengan demikian filsafat perennial secara sederhana bisa kita sebut sebagai suatu
pandangan yang sebenarnya secara tradisional sudah menjadi pegangan dan pandangan
hidup serta dipelihara oleh mereka yang menyebut dirinya sebfgai “penganut hikmah”,
para gnostis kalau dalam istilah Kristen dan para sufi kalau dalam istilah Islam, dalam
definisi teknisnya pengetahuan yang selalu ada dan akan selalu ada.

Aldous Huxley memberikan definisi yang lebih jelas bahwa filsafat perennial
adalah: pertama, metafisika yang memperlihatkan suatu hakikat kenyataan Ilahi dalam
segala sesuatu, kehidupan dan pikiran. kedua, suatu psikologi ysng memperlihatkan
adanya sesuatu dalam jiwa manusia identik dengan kenyataan Ilahi itu. dan ketiga, etika
yang meletakkan tujuan akhir manusia dalam pengetahuan yang bersifat imanen maupun
transenden mengenai seluruh keberadaban.

Doktrin tentang tauhid dalam Islam, menurrut pendukung perennaialis ternyata
tidak secara ekslusif esensi pesannya hanya milik Islam, melainkan terlebih merupakan
hatinya setiap agama. Koonsep pewahyuan dalam Islam dimaknai sebagai penegasan

43 Budhy Munawar-Rachman, Islam Pluralitas (Jakarta : Paramadina, 2001), 79.

4 Ibid., 87.

4 Memahami ajaran agama dari sisi esoteric bermakna melihat hakikat yang sesungguhnya ajaran
agama,

154 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

mengenai doktrin tentang Tauhid, dan oleh karenanya dalam setiap agama doktrin
tentang tauhid akan ditemukan®.

Tradisi intelektual Islam yang secara historis telah (tampak/menampakkan diri)
dalam dua aspek yaitu gnostik (ma rifah atau irfan) dan filsafat atau teosof (al-hikmah)
mamandang sumber-sumber dari kebenaran unik yang merupakan agama yang benar (din
al-haq) sudah terdapat dalam ajaran-ajaran para nabi terdahulu. Ajaran tersebut sudah
terdapat sejak nabi Adam, yang kemudian dikembangkan oelh nabi Idris, yang dalam
tradisi filsafat Yunani diidentikkan dengan Hermes, sebagai “father of philosophers ™.
Hermes itulah yang tak lain adalah nabi Idris yang telah meletakkan dan merintis cikal-
bakal filsafat perennial setelahia menerima wahyu dari Tuhan. Dari nama Hermes inilah
baru lahir apa yagn disebut filsafat Hermeneutik, yang intinya adalah suatu kajian
filosofis utnuk mengenal inti pesan Tuhanyang berada di balik ungkapan bahasa.*’

Maka yang terjadi dengan kasus Hermes ini adalah terjadinya dualitas antar esensi
pesan dan bentuk atau medium untuk mengekspresikan pesan Tuhan. Dalam
perkembangan selanjutnya, Hermeneutik yang sering digunakan sebagai metode tafsir
untuk menggali pesan Tuhan yang perennial, di balik wadah bahsa yang terikat oleh
budaya dalam ruang dan waktu.

Karya Steuchus De Perenni Philosophia telah mempengaruhi banyak orang
antara lain Ficino dan Pico. Bagi Ficcino filsafat perennial disebutnya sebagai filsafat
kuno yang antik (philosophia priscorium) atau prisca theologi, yang berarti filsafat atau
teologi kuno yang terhormat. Dalam karyanay ini, Sateuchus menegaskan bahwa wisdo
itu berasal dari membicarakan yang ilahi, yaitu pengetahuanyang suci (sacred
knowledge) yang diberikan Tuhan kepada Adam, yang bagi kebanyakan orang secara
perlahan sudah banyak dilupakan dan dialihkan kepada hidup yang penuh dengan mimpi.
Agama atau filfsafat yang benar ini yang brsifat theosis atau orientasai ketuhanan dan
pencapaian pada sacred knowledge telah berda sejak mausia ada, dan bisa dicapai
memlalaui ekspresi sejarah, tradisi atau dengan intuisi intelektual dan kontemlasi
filosofis.*®

Filsafat perennial juga bisa disebut sebgai tradisi dalam pengertian al-din, al-
sunnah dan al-silsilah. Al-din dimaksudkan adalah sebagai agama yang meliputi semua
aspek dan semua percabangannya. Sednagkan disebut sebagai al-sunnah karena
perennial sendiri mendasarkan atas segala sesutau tas model-model sakral yang sudah
menjadio kebiasaan turn-temurun dari kalangan masyarakat tradisional. Dan juga disebut
al-silsilah karena alasan bahwa perennial juga merupakan rantai yang mengaitkan setiap
periode, episode atau tahap kehidupan danpemikiran di dunia tradisional kepada sumber
segala sesuatu, seperti halnya yang telah terlihat jelas di dlama dunia Tasawwuf.

Meminjam dari istilah yang digunakan oleh Sayyid Hossein Nashr yang
mengatakan, ibarat sebuah pohon, yang akar-akarnya tertanam melalui wahyu di dalam
sifat Ilahi dan darinya tumbuh batng dan cabng-cabangya sepanjang zaman. Dengan
demikian filsafat perennial adalah tradissi yang bukan dalam pengertian mitilogi yang
sudah kuno yang hanya berlaku bagi suatu masa kanak-kanak, melainkan merupakan
sebuah pengetahuan yang benar-benar riil. Nasr melihat perbedaan di antara agama
sebagai ketentuan Ilahi lantaran perbedaan-perbedaan manusia, ia mengklaim bahwa

4K omaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyuni Nafis, Agama Masa Depan Perspektif Filsafat
Perennial, (Jakarta : Gramedia Pustaka Utama, 2003), 58.

7 Ibid. 59.

8 Ibid. 41

4 Ibid. 42

Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur'an | 155



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

perbedaan eskatologis dari semua agama adalah “benar dalam semesta spiritual mereka
sendiri”.>
Agenda yang dibicarakan adalah :

a) Tentang talian wujud yang absolut, sumber dari segala wujud Tuhan yang
maha benar adalah satu, dan hingga semua agama yang muncul dari yang satu
pada prinsipnya sama karena dari sumber yang sama.

b) Filsafat Perennial ingin membahas fenomena pluralisme agama secara kritis
dan konteplatif. Meskipun agama yang benar hanya satu, tapi karena ia
diturunkan pada manusia dalam spectrum historis sosiologis maka ia tampil
dalam formatnya yang pluralistic. Setiap agama meiliki kesamaan dengan
agama lain sekaligus memiliki kekhasan sehingga berbeda dari yang lain.

c) Filsafat Perennial berusaha menelusuri seseorang atau kelompok melalui
akar kesadaran religiusitas seseorang atau kelompok melalui symbol, ritus
serta pengalaman keagamaan®'.

Filsafat Perennial berpandangan bahwa hakikat agama yang benar itu hanya
satu. Namun karena agama muncul dalam ruang dan waktu secara tidak stimulant,
maka pluralitas dan partikularitas bentuk dan bahasa agama tidak bisa dielakkan
dalam realitas sejarah. Dengan kata lain, pesan kebenaran yang absolut itu
berpartisipasi dan bersimbiose dalam dialektika sejarah. Baik di Barat maupun
islam, lahirnya Filsafat Perennial adalah hasil telaah kritis para filosof yang sufi
atau sufi yang filosof pada zamannya melalui pengalaman-pengalaman mistis,
seperti pikiran dan pengalam Hulul, Ittihad (kesatuan wujud) atau wahdah al-
wujud yang menggambarkan perjalanan pendakian spiritual menemukan kembali
Yang Maha Kudus (rediscovery of the sacred)>.

Mengingat bahwa semua agama mengajarkan prinsip keadilan, bersikap adil,
dan berbaik sangka dalam memberi penilaian terhadap agama-agama yang ada.
Itulah langkah awal yang harus ditempuh atau yang perlu diperhatikan dalam
melakukan studi perbandingan agama. Ketika sikap dan kerangka konseptual
yang dipakai dipandang tidak adil dan tidak tepat, maka haruslah diajukan, paling
tidak untuk mempertimbangkan secara serius suatu pandangan lain, suatu
pandangan yang bisa diterima semuanya, yaitu suatu pendekatan yang universal
dan substantif.

Pendekatan yang dimaksudkan disini adalah pendekatan yang mencurahkan
perhatian pada agama dalam realitas trans-historis dan metafisis, bukannya
terpaku pada pendekatan akademik historistis. Dengan begitu bahwa filsafat
perennial bahkan justru ingin mencari universalitas substansi agama melalui
pendekatan apresiatif terhadap partikularitas bentuk agama-agama yang
diwahyukan Tuhan dalam rentangan sejarah.

Titik persamaan agama-agama yang dibicazrakan dalam tradisi perennial
adlah persamaan transendental yang otentik yang melampaui setiap bentuk dan
manifestasi lahiriah dan tidak akan pernah binasa dikarekanakn oleh adanaya
perubahan ruang dan waktu. Di sinilah satu karakter pokok tradisi perennial
bahwa ia tetap memandang bentuk-bentuik (dari agama apapun) sebgai
keistimewaan partikular yang harus dihormati, dan oleh karenanya pluralitas

30 Ibid. 42

3! Husein Muhamad, Mengaji Pluralisme Kepada Maha Guru Pencerahan (Bandung: Mizan
Media Utama, 2011), 160

32 Ibid. 160

156 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

agama adalah sejalan dengan kehendak ilahi yang memiliki masa depan. Sejauh
bentuk-bentuk tersebut memiliki turunan spiritual dari Yang Absolut, maka ia
tetap akan memiliki kekuatan untuk terus hidup dan diyakini oelh para
penganutnya.

Tradisi perennial dalam hal ini dituntut untuk selalu memberikan pemaknaan
dan proteksi atas segala fenomena eksoterisme keagamaan, tidak pandang agama
apapun. Sudah pasti kesesatan dan penyelewengan akan terjadi pada setiap
agama, sebagaiman kebenarana juga aklan tetap tumbuh pada setiap agama.
Kesesatan dalam tradisi perennial akan terjadi jika suatu bentuk eksoterisme
sudah tidak lagi merupaka turunan atau pancaran dari nilai spiritual yang hakiki.
Oleh karenanaya peristiwa semacam ini bisa terjadi pada setiap agama, juga pada
sekte-sekte yang terdapat pada masding-masing agama sebagai produk
perpecahan historis dan teologis.

Pendekatan perennial ini, walaupun secara toeritis memberikan harapan dan
kesejukan, namun belum secara luas dipahami dan diterima kecuali oleh
sekelompok kecil saja. ,menurut Nashr mengapa hanya sekelompok kecil saja,
jawabannya bisa dicari dalam hakikat filsafat perennial itu sendiri. Utnuk
mengikuti aliran ini, seorang sarjana tidak cukup hanya mengabdiakn peikirannya
saja, melainkan seluruh hidupnya. Ia menuntu sutau penghayahatan total
bukanhanya sebatas studi akademis terhadap persoalan agama, bagialairan ini,
studi agama dan agama-agama adalah aktivitas keagamaan itusendiri, dan
mempunyai makana keagamaan. Semua studi agama hanya bermakna kalau ia
memiliki makna keagamaan.*

Sehingga tak pelak hal tersebut melahirkan gagasan pluralisme dalam agama
atau keyakinan. Kelahiran itu adalah proses niscaya, agama adalah sama dan tak
pernah berhenti mencari sang Realitas melalui berbagai jalan dan nama. Seperti
ungkapan para sufi islam, di antaranya adalah Jalal al-Din al-Rumi, Abdul wahab
al-Sya’rani, Mansur al-Hallaj, dan Ibnu arabi.

Jalal al-Din al-Rumi dalam karyanya Fihi Ma Fihi pada pasal dua puluh tiga
dibawah judul Abir al-Ma’syuq (menuju yang tercinta) yang di kutip oleh Husein
Muhamad berkata :

Setiap orang mengakui keesaan Tuhan. Dia adalah pencipta dan pemberi anugrah
kepada segala. Dia mengendalikan segala sesuatu, dan segala sesuatu itu akan
kembali kepada-Nya. Hukuman dan pengampunan hanyalah dari Dia. Ketika orang
mendengarkan kata-kata ini yang menyatakan sifat Tuhan, dia gelisah, rindu, dan
penuh cita rasa. Kata-kata ini mengungkapkan (bagai) perjalanan menuju Sang
kekasih. Meski jalan yang ditempuh orang berbeda-beda, namun tujuannya sama,
satu.>*

Abdul Wahab al-Sya’rani ketika berbicara tentang Kesatuan Eksistensi
(wihdat al-wujud) berkata dalam bait syairnya™ :

Seluruhnya selain Dia, adalah bintang yang lenyap
Dalam mata para bijak lestari, ia adalah ketiadaan
Tak ada apapun, kecuali Allah

53 Ibid. 59.
>4 Ibid. 77.
35 Tbid. 84.

Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur'an | 157



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

Sekumpulan nama dalam alam raya tak ada
Yang tampak hanyalah dia

Selain dia, dalam alam semesta tak berarti
Karena dirinya sendiri, tak mungkin mewujud.

Mansur al-Hallaj dalam celotah bait-bait puisinya berkata :

Sungguh aku telah merenung panjang tentang agama-agama

Aku temukan satu akar dengan begitu banyak cabang

Jangan kau paksa orang memeluk satu saja

Karena akan memalingkannya dari akar yang menghujam

Seyogjanya biar dia mencari akar itu sendiri

Akar itu akan menyingkap seluruh keanggunan dan sejuta makna

Lalu dia akan mengerti.*®
Ibnu Arabi juga berkata :

Jalan dan cara pendakian (manusia) beragam, tetapi mereka berjalan kearah

kebenaran yang satu. Dan para pendaki jalan kebenaran itu mencari jalan

sendiri-sendiri. Bahasa kita beragam tetapi engkaulah satu-satunya yang
maha indah, dan masing-masing kita menuju sang maha indaha yang satu
itu.’

Tuhan yang satu disebut dalam banyak nama. Kalau dalam islam disebut
Allah, dalam Hindu disebut Brahman, di Yahudi disebut Yahweh. Begitu juga
penyembahan terhadap-Nya oleh para pemeluk agama dilakukan dengan banyak
cara. Dengan demikian memahami Tuhan Yang Satu dan yang (sekaligus) banyak
bisa dengan cara memandang Yang Satu dalam banyak, dan yang banyak
dipandang sebagai Satu. Sayyed Hossein Nasr mengistilahkan pemahaman
senacam ini dengan the one in the many. Bisa juga dibalik, the many in the one.>®

Dari pernyataan metafisika pluralisme ini dapat diketahui bahwa jalan
kehidupan itu luas dan plural. Ia bukan sebagai tujuan, tetapi hanya sekedar jalan
menuju Tuhan. Meskipun secara lahiriyah, jalan itu amat beragam dan nampak
sekali terjadinya perbedaan bahkan pertentangan.® Demikianlah, filsafat
perennial lahir oleh perpaduan antara filsafat sebagai sebuah metodologi berpikir
dengan mistisisme sebagai spiritual experience yang penuh hikmah dan
ketersingkapan. Dalam terminologi bahasa Arab disebut al-Hikmah al- ‘Athigah®.

Konsep Tuhan menurut Filsafat ini kemungkian ada asumsi bahwa filasafat
ini dipengaruhi juga oleh ajaran Arabi yaitu Konsep Tuhan sebagai Yang Esa
sekaligus Plural dalam TajalliNya (penampakanNya) sehingga Tuhan dan Alam
sebagai kesatuan ontologis yang saling melengkapi. Karena Alam adalah tempat
Tuhan-yang pada hakekatnya/segi zatnya tersembunyi dan tidak dapat diketahui
itu-menampakkan diri (mazhar), maka alam merupakan salah satu sifat/Atribut
Tuhan yang nampak. Kesimpulan, Allah adalah transenden dalam zatnya dan
imanen dalam sifatnya (bahasa sufi. Keadaan yang seperti inilah yang oleh Nasr
diistilahkan dengan “relatively-Absolute”.

Juga dalam setiap alam keagamaan, ditemukan hukum-hukum, symbol-
simbol dan monument (seperti Ka’bah misalnya) yang biasa disakeralkan,

3¢ Ibid. 76.

57 Husein Muhamad, Mengaji Pluralisme Kepada Maha Guru Pencerahan. 153.
38 Ibid. 162.

59 Ibid.165.

60 Ibid.167.

158 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an



Buddism

Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

doktrin-doktrin yang dikeramatkan oleh otoritas-otoritas tradisional, kemudian
do’a-do’a yang menghidupkan agama, semua itu bersifat absolute dalam dunia
keagamaan, dan tidak absolute dan tidak sacral dalam dirinya sendiri. ®!

Mungkin karena latarbelakang study yang menggunakan pendekatan historis,
merasa cara pendekatan perennial ini adalah suatu langkah yang berani menembus
batas-batas yang memilah keberagaman yang ada, ia melangkah sangat jauh
dibanding dengan pendekatan Fenomenologi yang mematok "daerah terlarang".

Doktrin Kajian kaum perennialis tentang al/-Tauhid dalam agama Islam
sebagai ruang lingkup kajiannya. Doktrin tentang tauhid dalam Islam, menurrut
pendukung perennaialis ternyata tidak secara ekslusif esensi pesannya hanya
milik Islam, melainkan terlebih merupakan hatinya setiap agama. Koonsep
pewahyuan dalam Islam dimaknai sebagai penegasan mengenai doktrin tentang
Tauhid, dan oleh karenanya dalam setiap agama doktrin tentang tauhid akan
ditemukan®.

Sketsa Filsafat Perenial Menurut Huston Smith

Esoteric

Hinduism

Tradition

Islam

Judism

The Chinese Chirtiany

Kesimpulan

Konsep Tuhan menurut Filsafat ini kemungkian ada asumsi bahwa filsafat ini
dipengaruhi juga oleh ajaran Arabi yaitu Konsep Tuhan sebagai Yang Esa sekaligus
Plural dalam 7ajalli-Nya (penampakanNya) sehingga Tuhan dan Alam sebagai kesatuan
ontologis yang saling melengkapi. Karena Alam adalah tempat Tuhan-yang pada

¢! Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyuni Nafis, 4gama Masa Depan Perspektif Filsafat

Perennial. 56
62 Ibid. 58.

Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur'an | 159



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

hakekatnya/segi zatnya tersembunyi dan tidak dapat diketahui itu-menampakkan diri
(mazhar), maka alam merupakan salah satu sifat/Atribut Tuhan yang nampak.
Kesimpulan, Allah adalah transenden dalam zatnya dan imanen dalam sifatnya (bahasa
sufi. Keadaan yang seperti inilah yang oleh Nasr diistilahkan dengan “relatively-
Absolute”. Juga dalam setiap alam keagamaan, ditemukan hukum-hukum, symbol-
simbol dan monument (seperti Ka’bah misalnya) yang biasa disakeralkan, doktrin-
doktrin yang dikeramatkan oleh otoritas-otoritas tradisional, kemudian do’a-do’a yang
menghidupkan agama, semua itu bersifat absolute dalam dunia keagamaan, dan tidak
absolute dan tidak sacral dalam dirinya sendiri.

Mungkin karena latarbelakang study yang menggunakan pendekatan historis,
merasa cara pendekatan perennial ini adalah suatu langkah yang berani menembus batas-
batas yang memilah keberagaman yang ada, ia melangkah sangat jauh dibanding dengan
pendekatan Fenomenologi yang mematok "daerah terlarang".

Tuhan yang satu disebut dalam banyak nama. Kalau dalam islam disebut Allah,
dalam Hindu disebut Brahman, di Yahudi disebut Yahweh. Begitu juga penyembahan
terhadap-Nya oleh para pemeluk agama dilakukan dengan banyak cara. Dengan demikian
memahami Tuhan Yang Satu dan yang (sekaligus) banyak bisa dengan cara memandang
Yang Satu dalam banyak, dan yang banyak dipandang sebagai Satu. Sayyed Hossein Nasr
mengistilahkan pemahaman senacam ini dengan the one in the many. Bisa juga dibalik,
the many in the one.

Juga dalam setiap alam keagamaan, ditemukan hukum-hukum, symbol-simbol
dan monument (seperti Ka’bah misalnya) yang biasa disakeralkan, doktrin-doktrin yang
dikeramatkan oleh otoritas-otoritas tradisional, kemudian do’a-do’a yang menghidupkan
agama, semua itu bersifat absolute dalam dunia keagamaan, dan tidak absolute dan tidak
sacral dalam dirinya sendiri

160 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

DAFTAR PUSTAKA

Alfaini, Sania. “Perspektif Al-Qur’an tentang Nilai Moderasi Beragama untuk
Menciptakan Persatuan Indonesia.” Eduprof: Islamic Education Journal 3, no. 2
(September 2021).

Al-Maraghi, Ahmad Mustafa. Tafsir al-Maraghi. Diterjemahkan oleh Bahrun Abu
Bakar. Semarang: Toha Putra, 1987.

Al-Razi, Fakhruddin. Mafatih al-Ghayb. Beirut: Dar lhya’ al-Turath al-‘Arabi, n.d.

Al-Tabart, Abu Ja‘far Muhammad ibn Jarir. Tafsir al-Tabari: Jami‘ al-Bayan ‘an Ta 'wil
Ay al-Qur’an. Diterjemahkan oleh Anshari Taslim et al. Jakarta: Pustaka Azzam,
2009.

Al-Zamakhshari, Mahmid ibn ‘Umar. Al-Kashshdf ‘an Haqd'iq al-Tanzil. Beirut: Dar
al-Ma‘rifah, 2009.

Aziz, Abdul. “Moderasi Beragama dalam Perspektif Al-Qur’an (Sebuah Tafsir
Kontekstual di Indonesia).” Al-Burhan: Kajian IImu dan Pengembangan Budaya
Al-Qur’an 21, no. 2 (Desember 2021): 218-231.

Chodir, Fatkul, dan Arifin. “Moderasi Beragama Perspektif Maqgasid al-Shari‘ah.”
Syari‘ah: Journal of Figh Studies 2, no. 1 (Juni 2024).

Hidayat, Komaruddin, dan Muhammad Wahyuni Nafis. Agama Masa Depan. Perspektif
Filsafat Perennial. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2003.

Husein, Muhammad. Mengaji Pluralisme kepada Maha Guru Pencerahan. Bandung:
Mizan Media Utama, 2011.

Ibn Kathir. Tafsir Ibn Kathir. Diterjemahkan oleh Salim Bahreisy. Surabaya: Bina IImu,
2005.

Ibn Rushd al-Qurtubi. Bidayat al-Mujtahid. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, n.d.

Maslan, Didi. “Konsep Moderasi Beragama dalam Perspektif Wahdat al-‘Ulim dan
Magqasid al-Shari‘ah: Upaya Mencegah Radikalisme dan Liberalisme di Dunia
Pendidikan.” Dalam Proceedings Journey-Liaison Academia and Society, vol. 3,
no. 1 (30 April 2024).

Mukhlisin. “Moderasi Beragama Perspektif Ilmu Tasawuf.” Alasma: Jurnal Media
Informasi dan Komunikasi Ilmiah 5, no. 2 (2023).

Munawar-Rachman, Budhy. Argumen Islam untuk Pluralisme. Jakarta: Grasindo, 2010.

. Islam Pluralitas. Jakarta: Paramadina, 2001.

Nasution, Nila Fadilah. “Hubungan Filsafat Agama dan Moderasi.” JPM: Jurnal
Penelitian Multidisiplin 1, no. 2 (Desember 2022).

Nurdin, Fauziah. “Moderasi Beragama Menurut Al-Qur’an dan Hadis.” Jurnal llmiah Al-
Mu ‘asirah 18, no. 1 (Januari 2021).

Qutb, Sayyid. Tafsir fi Zilal al-Qur’an. Diterjemahkan oleh As‘ad Yasin et al. Jakarta:
Gema Insani Press, 2003.

Rafiq, Ahmad. “Kesatuan Tuhan dan Kesatuan Agama (Studi atas Penafsiran Maulana
Abu al-Kalam Azad).” Jurnal Studi llmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis 2, no. 3 (Juli
2001).

Rusmana, Asep, dan Muhamad Kodir. “Tasawuf dan Moderasi Islam: Sebuah Upaya
Melunakkan.” Ma ‘rifat: Jurnal llmu Tasawwuf 1, no. 1 (2022).

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Mishbah. Jakarta: Lentera Hati, 2002.

Sugianto. “Paradigma Radikalistik di Indonesia.” Indonesian Journal of Islamic
Theology and Philosophy 1, no. 2 (2019).

Syarif. “Moderasi Beragama: Aliansi Perspektif Tafsir Sufistik.” Al-Hikmah: Jurnal
Dakwah 15, no. 2 (2021).

Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur'an | 161



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

Zuhaili, Wahbah al-. A¢-Tafsir al-Munir. Damaskus: Dar al-Fikr, 1998.

162 | Muhammad Zamroji: Komparasi Konsep Moderasi Beragama dalam al-Qur’an



