Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

Nasakh dalam Sunah
Implikasinya bagi Hukum Islam dan Tafsir Al-Qur’an

Teguh Arafah Julianto
Universitas PTIQ Jakarta
teguh_arafah@iainpalopo.ac.id.

Ahmad Taqiyuddin Takdir
Universitas Islam Negeri Palopo
taqiyuddintakdir 1 609@gmail.com

Nurul Hasanah
Universitas Alauddin Makassar
nurulhasanah. hdn@gmail.com

Abtract: This article examines the concept of nasakh (abrogation) in the Sunnah of Prophet
Muhammad Saw and its implications for Islamic law and Qur’anic exegesis. Nasakh is
understood as the abrogation of an existing legal ruling by a subsequent one, based on a clear and
authoritative Shari‘ah evidence. The phenomenon of nasakh in the Sunnah can be found in several
hadiths, such as the prohibition of visiting graves which was later permitted, the initial restriction
on storing sacrificial meat for more than three days which was subsequently lifted, the allowance
and later prohibition of temporary marriage (nikah mut‘ah), the prohibition and later allowance
of using certain containers for wine, and the obligation of giyam al-lail (night prayer) which was
later reduced to a recommended practice. This study employs a library research method with
descriptive-analytical and historical-normative approaches. The findings reveal that nasakh in the
Sunnah plays a crucial role in maintaining the flexibility of Islamic law, resolving textual
contradictions, and demonstrating the principle of tadarruj (gradualism) in legislation. Moreover,
hadiths containing nasakh have significant implications for interpreting Qur’anic legal verses,
making the study of nasakh an integral part of Islamic legal and exegetical scholarship.

Keywords: Abrogation (Naskh), Sunnah, Islamic Law, Qur’anic Exegesis

Abstrak: Artikel ini membahas konsep nasakh dalam Sunah Nabi Muhammad Saw serta
implikasinya terhadap hukum Islam dan tafsir Al-Qur’an. Nasakh dipahami sebagai penghapusan
hukum syar‘i dengan hukum baru yang datang kemudian berdasarkan dalil syar‘i yang jelas.
Fenomena nasakh dalam Sunah dapat dilihat pada beberapa hadis nabi, seperti larangan ziarah
kubur yang kemudian diizinkan, larangan menyimpan daging kurban lebih dari tiga hari yang
akhirnya dibolehkan, nikah mut‘ah yang semula dibolehkan lalu diharamkan, penggunaan bejana
tertentu untuk minum khamar yang kemudian diperbolehkan, hingga qiyam al-lail yang pada
awalnya diwajibkan lalu diringankan menjadi sunnah. Kajian ini menggunakan metode
kepustakaan dengan pendekatan deskriptif-analitis dan historis-normatif. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa nasakh dalam Sunah memiliki fungsi penting dalam menjaga
keberlangsungan hukum Islam, menyelesaikan kontradiksi teks, serta memperlihatkan prinsip
tadarruj (bertahap) dalam penetapan syariat. Selain itu, keberadaan hadis nasikh dan mansukh
berimplikasi besar terhadap penafsiran ayat-ayat hukum dalam Al-Qur’an, sehingga kajian
nasakh menjadi bagian yang tak terpisahkan dari studi hukum Islam dan tafsir.

Kata Kunci: Nasakh, Sunnah, Hukum Islam, Tasfir AI-Qur’an

102 | Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah


mailto:teguh_arafah@iainpalopo.ac.id
mailto:taqiyuddintakdir1609@gmail.com
mailto:nurulhasanah.hdn@gmail.com

Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

Latar Pendahuluan

Ilmu nasikh wa al-mansukh merupakan salah satu cabang penting dalam tradisi
keilmuan Islam klasik. Keberadaan ilmu ini diperlukan untuk menyelesaikan teks-teks
syar‘i yang tampak kontradiktif, baik dalam Al-Qur’an maupun Sunah (hadis). Kajian
mengenai nasikh dan mansukh bukan hanya populer dikalangan pengkaji ulum al-
Qur’an dan ulama tafsir (mufassirun) saja, tetapi juga populer dikalangan ulama ushul
figh ( Ushuliyyun), ulama figh (fugaha) dan ulama hadist (Muhaddisin), Pengetahuan
tentang nasikh dan mansukh mempunyai manfaat dan fungsi yang sangat besar bagi
mereka dalam menjaga pengetahuan hukum agar keberlangsungan hukum tetaap berada
pada koridor syariat. Para ulama ushul figh memberikan pendapat bahwa nasakh adalah
penghapusan hukum syar‘i yang telah berlaku dengan hukum baru yang datang
kemudian, berdasarkan dalil syar‘i yang jelas dan pasti. Dengan demikian, nasakh
berfungsi menjaga konsistensi pemahaman hukum Islam, sekaligus menunjukkan
dinamika syariat yang senantiasa relevan dengan kondisi umat.!

Hadis Nabi Muhammad Saw sebagai sumber hukum Islam kedua setelah Al-
Qur’an juga tidak terlepas dari fenomena nasakh. Hal ini dapat ditemui dalam sejumlah
hadis ditemukan adanya larangan yang kemudian hari dibolehkan, atau sebaliknya,
dalam hadis lain suatu kebolehan yang kemudian diharamkan. Misalnya larangan ziarah
kubur yang pada awalnya diberlakukan, kemudian diizinkan kembali; atau praktik nikah
mut‘ah yang pada awalnya dibolehkan lalu diharamkan. Fenomena ini menunjukkan
bahwa Sunah bukan hanya sekadar menjelaskan Al-Qur’an, tetapi juga mampu menjadi
instrumen tasyri¢ (pembentukan hukum) yang independen.?

Persoalan metodologis muncul ketika membahas hubungan antara nasakh dalam
Sunah dengan hukum Islam. Apakah Sunah dapat menasakh ayat Al-Qur’an, ataukah
hanya berlaku sesama hadis? Diskusi ini menjadi penting karena menyangkut tahapan
demi tahapan pada sumber hukum Islam dan metode ijtihad yang digunakan oleh para
fugaha. Beberapa ulama seperti al-Syafi‘Tt menolak kemungkinan Sunah menasakh Al-
Qur’an, sementara sebagian lainnya membuka ruang dengan syarat tertentu.>

Kajian mengenai nasikh wa al-mansukh juga berimplikasi pada tafsir Al-Qur’an.

Banyak ayat hukum yang dipahami secara lebih tepat melalui penjelasan hadis, termasuk

'Al-Syafi‘1, Al-Risalah (Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah, 1990), h. 228.

2Ibn Qayyim Al-Jawziyyah, I'lam Al-Muwagqqi’in, Jilid 1 (Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah,
1991), h 85.

3Wahbah Al-Zuhayli, Usil al-Figh al-Islami (Danaskus: Dar al-Fikr, 1986), h. 281.

Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah| 103



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

hadis yang mengandung unsur nasakh. Misalnya, ayat tentang wasiat bagi kedua orang
tua (Q.S. al-Bagarah [2]:180) yang dipahami mansukh oleh hadis tentang hukum waris.*
Begitu pula hukum khamr yang diturunkan secara bertahap, di mana hadis-hadis Nabi
memainkan peran penting dalam memperjelas maksud ayat-ayat terkait.” Hal ini
menunjukkan bahwa studi hadis, khususnya yang terkait dengan nasakh, merupakan
bagian penting dari metode penafsiran Al-Qur’an.

Berdasarkan uraian di atas, tulisan ini mencoba menjawab tiga persoalan pokok:
(1) bagaimana konsep nasakh dalam Sunah Nabi Saw? (2) apa bentuk-bentuk nasakh
yang ditemukan dalam Sunah? dan (3) bagaimana implikasinya terhadap hukum Islam
dan tafsir Al-Qur’an? Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi perspektif

dalam memahami relevansi Sunnah terhadap hukum Islam kontemporer.

Metode Penelitian

Artikel ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian studi
kepustakaan (library research). Menurut Mustika Zed, penelitian kepustakaan adalah
penelitian yang menjadikan literatur (buku, jurnal, manuskrip, atau dokumen) sebagai
sumber utama dalam memperoleh data.” Pendekatan ini relevan karena pembahasan
mengenai nasakh dalam Sunnah lebih banyak dijelaskan melalui literatur klasik maupun
kontemporer yang bersifat tekstual. Data primer mencakup kitab-kitab turath seperti al-
Burhan f1 ‘Ulim al-Qur’an karya al-Zarkashi, al-Risalah karya al-Syafi‘1, serta kitab-
kitab hadis utama (Sahih al-Bukhari, Sahih Muslim, Sunan Abi Dawud, dll.). Data
sekunder meliputi buku-buku kontemporer dan artikel jurnal ilmiah yang menelaah isu
nasakh dalam kaitannya dengan hukum Islam dan tafsir, sehingga memperkaya
perspektif kajian.

Analisis data dilakukan dengan pendekatan deskriptif-analitis dan historis-

normatif. Pendekatan deskriptif-analitis memaparkan pandangan ulama mengenai konsep

*Manna’ Al-Qattan, Mabahis fi ‘Uliim Al-Qur’an (al-Qahirah: Maktabah Wahbah), h. 300.

SMohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambridge: Islamic Texts
Society, 1991), h. 100.

%¢Abd Al-Rahman bin Al-Kamal bin Abii Bakar bin Muhammad bin Sabiq Al-Suyiit, A/-Itgan fi
‘Uliim AIQur’an (Mesir: Dar Al-Salam, 2008), h. 112.

"Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2008), h. 3-5.

104 | Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

dan bentuk nasakh dalam Sunnah, lalu menganalisisnya secara kritis untuk menimbang
implikasinya terhadap hukum Islam dan tafsir al-Qur’an.?

Adapun pendekatan historis-normatif digunakan untuk menelusuri praktik nasakh
pada masa Nabi Saw. dalam konteks sosialnya serta memahami kedudukannya dalam
konstruksi hukum Islam dan metodologi tafsir.” Dengan kedua pendekatan ini, kajian
diharapkan memberi pemahaman komprehensif tentang relevansi nasakh dalam Sunnah,

baik klasik maupun kontemporer.

Pembahasan

1. Pengertian Nasakh

Secara bahasa kata nasakh memiliki dua makna: pertama, izalah
(menghilangkan) sesuatu dan menempatkan yang lain pada tempatnya. Contohnya seperti
dalam ungkapan: “Nasakhat al- Syamsu al-Dlilla” (matahari telah menghilangkan
bayangan) dan menempati tempat bayangan itu. Contoh lain: “Nasakhat al-Syaibu al-
Syababa” (uban menghilangkan usia muda). Kata ini memiliki makna lain Izalah
(menghilangkan) tanpa ada pengganti, yaitu tanpa ada pengganti yang dihilangkan
(mansukh), artinya menghilangkan hukum dan membatalkannya. Contohnya seperti
dalam ungkapan: ‘“Nasakhat al-Rihu al-Atsar” (angin menghilangkan bekas), artinya
menghilangkan dan membersihkannya.!® Contoh kata nasakh yang bermakna seperti inii
terdapat dalam al-Qur’an Surat al-Hajj ayat 52. Kedua, al-naql (menukilkan) atau al-
tahwil (memindahkan), Maksud dari kata memindahkan atau dalam bahasa modern
disebut meng-copy, artinya yang asli masih tetap ada (tidak hilang). Contoh dalam
ungkapan kamu: “Nasakhtu al-Kitaba Idza Naqalta ma fihi ila Kitabin Akhar” (aku telah
memindahkan atau menukilkan kitab) maksudnya kamu telah memindahkan atau
menukilkan isi kitab yang satu kepada kitab yang lain. Ungkapan ini tidak bermakna
menghilangkan isi kitab tersebut dalam kitab pertama. Contoh kata nasakh yang

bermakna seperti ini terdapat dalam Al- Qur’an Surat Al-Jatsiyah ayat 29: “Inna Kunna

8Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D (Bandung: Alfabeta, 2019), h.
231.

® Edy Sutrisno, Metodologi Penelitian: Pendekatan Praktis dalam Penelitian Sosial dan
Pendidikan (Cirebon: Reflika Aditama, 2009), h. 78.

9Ahya bin Mahran Al-Askariy, Mujam Al-Furuq Al-Lughawiyyah, (Muassasah Al-Nasyr Al-
Islamiy: 1412 H.), 538.

Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah| 105



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

Nastansikhu ma Kuntum Ta 'malun”, artinya Kami memindahkan atau mencatat apa yang
kamu kerjakan.

Adapun pengertian nasakh secara istilah terjadi perbedaan di kalangan ulama
antara makna menghapuskan hukum (raf’an [i al-hukm) atau menerangkan hukum.
Nasakh yang bermakna hukum setidaknya dapat diwakili oleh definisi nasakh yang
diberikan oleh Ibnu al-Hajib yang dikutip Imam al-Sabuni dalam kitabnya bahwasanya
nasakh menerangkan berakhirnya hukum syara’ dengan hukum syara’ yang datang
kemudian.'' Akan tetapi definisi yang paling popoler dan banyak dipilih oleh para ulama
adalah definisi yang menerangkan makna nasakh sebagai penghapusan hukum syara’
yang lama dengan dalil hukum syara’ yang datang kemudian. Inilah definisi yang sangat
ringkas untuk pengertian nasakh secara istilah. Dengan perbedaan redaksi yang sedikit
berbeda-beda namun maknanya sama dapat ditemukan juga dari kitab-kitab Ushul Figh
lainnya dari berbagai mazhab.!?

Adapun perbedaan pandangan ulama dalam mendefinisikan nasakh, misalnya
apakah nasakh itu bermakna menghapuskan hukum atau menerangkan hukum seperti
yang dikatakan oleh Al-Juwaini dan beberapa pentahqiq lainnya merupakan perbedaan
lafal saja yang tidak memberi pengaruh kepada perbedaan hukum sama sekali.'?

Pengertian nasakh menurut ulama mutaakhkhirin berbeda dengan ulama salaf
(mutagaddimin). Ulama salaf, seperti dijelaskan Ibn Qayyim al-Jawziyyah, memberikan
makna yang lebih luas. Jika ulama mutaakhkhirin memahami nasakh sebatas
penghapusan hukum, maka ulama salaf kadang memaknainya sebagai penghapusan
dilalah umum, muthlaq, zhahir, atau dengan bentuk takhshish, taqyid, serta penafsiran
terhadap nash. Bahkan pengecualian, syarat, dan sifat pun mereka sebut nasakh, karena
dianggap menghapus makna lahiriah nash sebelumnya. Dengan demikian, bagi mereka
nasakh berarti menjelaskan suatu lafadz dengan lafadz lain atau sesuatu di luar lafadz itu.
Memahami hal ini akan menghilangkan kesulitan dalam menafsirkan istilah nasakh

menurut konteks ulama salaf dan mutaakhkhirin.'*

""Muhammad Ali Sabuni, Rawa’i al-Bayan Fi Tafsir Ayat al-Ahkam min al-Qur’an (Damaskus:
Maktabah al-Ghazali, 1980), h. 89-90.

127 akaria Al-Anshari, Al-Durar al-Lawami’ Fi Syarh Jam’iy al-Jawami’, Juz 11 (Madinah: Al-
Jami’ah al-Madinah al-Islamiyyah, 2008), h. 461.

BAudh Al-Silmiy, Ushul al-Figh alladzi la Yasa’u al-Fagih Jahluhu (Riyadh: Dar al-
Tadmiriyyah, 2005), h. 423.

“Ibn Qayyim Al-Jawziyyah, I’lam Al-Muwagqqi’in, Jilid I, h 499-500.

106 | Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

2. Sejarah nasihk dan mansukh dalam hadis

Pengetahuan tentang nasikh dan mansukh telah dikenal baik di masa para sahabat,
dan telah dianggap sebagai ilmu yang berperan penting pada saat itu penting sejak zaman
itu. Abu Ja’far Al-Nuhhas dan Al-Hazimi masing-masing meriwayatkan hal ini dari Ibn
Abbas r.a. bahwa ia melewati seorang laki-laki yang sedang bercerita atau menyampaikan
kisah-kisah kepada para pendengarnya lalu menggerakkan kakinya sambil mengatakan,
apakah kamu tahu nasikh dan mansukh? Laki-laki itu menjawab: Tidak, Lalu Ibn Abbas
mengatakan: Kamu celaka dan mencelakakan.

Riwayat senada juga datang dari Ali bin Abi Thalib r.a. melewati seseorang yang
sedang membawakan kisah — kisah di hadapan pendengarnya. Beliau juga bertanya
kepada tukang kisah tersebut : apakah kamu mengetahui nasikh dan mansukh? ia
menjawab : tidak. Lalu beliau mengatakan : kamu celaka dan mencelakakan, kemudian
Ali meminta agar laki-laki tersebut dikeluarkan dari masjid.'®

Ibnu Sakir juga meriwayatkan dari Umar Ibn Khattab r.a. yag sedang melewati
di depan Abu Darda’ r.a yang juga sedang menyampaikan kisah- kisah dihadapan
pendengar/audiensnya dan telah meminta izin sebelumnya kepada Umar, lalu Umar
memukul Abu Darda’ dengan dirrah.'” Selain riwayat di atas, masih banyak riwayat
lain yang mengisahkan kisah yang hampir sama dengan kisah di atas.

Dari beberapa riwayat di atas, hal ini menunjukkan bahwa pengetahuan para
sahabat tentang ilmu nasikh dan mansukh ini, baik mansukh al-Qur’an maupun hadis tak
asing lagi dalam perbincangan mereka.hanya saja ketika itu keberadaaannya belum
terwujud sebagai salah satu cabang ilmu yang berdiri sendiri dalam memahami al-
Qur’an dan al-hadis sebagaimana yang kelak dikenal kemudian.

Sejak awal, ilmu nasikh-mansukh menempati kedudukan tinggi. Ibn Syihab al-
Zuhri (51-124 H) menilai ilmu ini sangat sulit dipahami para fugaha. Al-Hazimi dalam
Al-I'tibar fi al-Nasikh wa al-Mansukh fi al-Hadith menegaskan penghormatan besar al-

Zuhri terhadap ilmu ini, mengingat kedudukannya sebagai rujukan hadis dan fatwa di

15Al-Hafiz al-Nasabah ABu Bakr Muhammad Ibnu Musa al-Hazimi Al-Hamdani, A/-I tibar fi al-
Nasikh wa al-Mansukh min al-Atsar (Mesir: Idarah al-Taba’ah al-Munirah, t.t.), h. 4.

16 Para tukang kisah adalah para pemberi ceramah agama dan mursyid. Mengapa dikatakan
mereka celaka, karena mereka tidak berhati-hati terhadap kebenaran riwayat — riwayat yang mereka
ampaikan, lalu mendatangi para audiensnya an menyampaikan pelajaran dan kisah kisah yang aneh- aneh
kepada mereka.

17 Al-Hafiz al-Nasabah ABu Bakr Muhammad Ibnu Musa al-Hazimi Al-Hamdani, A/-I 'tibar fi al-
Nasikh wa al-Mansukh min al-Atsar, h. 5.

Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah| 107



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

Hijaz. Namun, menurut Al-Hazimi, setelah al-Zuhri tidak ada ulama yang secara khusus
mendalami, meneliti, dan membahas ilmu ini, kecuali dalam bentuk isyarat singkat dari
sebagian kecil ulama.

Pembahasan mengenai nasikh-mansukh dalam penetapan hukum Islam tidak
lepas dari perbedaan pandangan ulama. Hal ini disebabkan adanya ayat-ayat Al-Qur’an
yang tampak kontradiktif dalam persoalan hukum, sehingga memunculkan perbedaan
pemahaman: apakah kontradiksi tersebut meniscayakan adanya penghapusan hukum,
atau dapat ditafsirkan dengan pendekatan lain. Dari sini, pandangan ulama terbagi ke
dalam tiga kelompok besar, yaitu kelompok yang mendukung adanya nasakh, kelompok
yang menolak, serta kelompok yang mencoba mengkompromikan keduanya.!®

a) Kelompok ulama yang mendukung Nasakh

Mayoritas ulama (jumhur) menerima adanya nasakh dalam Al-Qur’an. Dalil

utama yang mereka gunakan adalah firman Allah dalam QS. al-Bagarah [2]: 106:

et B e o 81 s 010 @il TG i ob i sl b pili

“Ayat mana saja yang kami nasakhkan atau Kami jadikan manusia
lupa kepadanya, Kami datangkan yang lebih baik daripadanya atau
yvang sebanding dengannya. Tidakkah kamu mengetahui bahwa
sesungguhnya Allah Maha Kuasa atas segala sesuatu. !’

Ayat ini dipahami sebagai dasar naqli yang menegaskan terjadinya nasakh.
Jumhur berpendapat, Allah berhak memerintahkan sesuatu pada satu waktu dan
melarangnya pada waktu lain, karena Dia lebih mengetahui kemaslahatan hamba-Nya.
Misalnya, perintah bersabar di Makkah kemudian diganti dengan perintah berperang
setelah umat Islam kuat di Madinah. Imam Syafi‘i termasuk ulama yang mengakui
nasakh, dengan alasan bahwa ada ayat-ayat hukum yang bertentangan dan tidak bisa
dikompromikan kecuali melalui nasakh. Sayyid Quthb juga menafsirkan QS. al-Baqarah
[2]: 106 sebagai sanggahan terhadap tuduhan orang Yahudi bahwa Nabi tidak konsisten,
padahal perubahan hukum itu sesuai perkembangan kondisi umat. 2

b) Kelompok ulama yang menolak nasakh

'8 Husni Wahab, “Teori Nasakh Mansukh Dalam Penetapan Hukum Syariat Islam,” Jurnal
Annaba, 4.2 (2018), H. 305. https://journal.stitmupaciran.ac.id/ojs/index.php/ojs/article/view/70.

Yhttps://quran.kemenag.go,id/

20 Sayyid Qutb, Fi Zilal AI-Qur’an (Beirut: Dar A-Syuruq, 2003), h.101-102.

108 | Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah


https://journal.stitmupaciran.ac.id/ojs/index.php/ojs/article/view/70
https://quran.kemenag.go,id/

Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

Disisi laim, Kelompok kedua dipelopori oleh Abu Muslim al-Isfahani yang
menolak keberadaan nasakh dalam Al-Qur’an. Dalil yang digunakan adalah QS. Fushilat
[41]: 42:

SF 85 5 B0 s 0 V5 5 o O L i ¥
“Yang tidak datang kepadanya (Al-Qur’an) kebatilan baik dari

depan maupun dari belakangnya, yang diturunkan dari Rabb Yang
Maha Bijaksana lagi Maha Terpuji.”!

Menurut al-Isfahani, ayat ini menegaskan bahwa hukum dalam Al-Qur’an bersifat
abadi dan tidak mungkin dicabut. Ia menilai bahwa mengakui nasakh berarti mengakui
adanya kebatilan dalam Al-Qur’an. Hukum Allah ditetapkan karena adanya maslahat
atau mafsadat; sesuatu yang maslahat tidak mungkin berubah menjadi mafsadat. Oleh
karena itu, ayat-ayat yang tampak bertentangan lebih tepat diselesaikan dengan takhsis
(pengkhususan) atau tabdil (pemindahan hukum) ketimbang dengan nasakh. Muhammad
Abduh dan Rashid Ridha mengikuti pandangan serupa: menolak nasakh dalam arti
pembatalan hukum, tetapi mengakui adanya tabdil atau pengalihan hukum sesuai kondisi
122

sosia

c) Kelompok ulama yang mengkompromikan

Selain itu, Ada juga tokoh yang berusaha mengambil jalan tengah dengan
mengkompromikan perbedaan pandangan ini. Muhammad Abduh, misalnya, menolak
nasakh dalam arti “pembatalan hukum”, namun menerima konsep at-tabdil (penggantian
atau pemindahan hukum). Menurutnya, semua ayat Al-Qur’an tetap berlaku, tidak ada
kontradiksi, tetapi ada kemungkinan hukum tertentu dialihkan penerapannya sesuai
kondisi masyarakat. Quraish Shihab memiliki pandangan serupa, bahwa semua ayat Al-
Qur’an tetap berlaku, tetapi penerapan hukumnya bisa berbeda pada situasi yang berbeda.
Dengan cara ini, perbedaan antara kelompok pendukung dan penolak dapat dijembatani,
sehingga hukum Islam tetap relevan tanpa harus menegasikan otoritas ayat-ayat Al-
Qur’an.?

Perdebatan ulama tentang nasikh-mansukh terbagi dalam tiga arus. Pertama,

jumhur ulama mendukung adanya nasakh dengan dasar QS. al-Baqarah [2]:106, karena

2Thttps://quran.kemenag.go,id/

22 Aksin Wijaya, Arah Baru Studi Ulum Al-Qur’an : Memburu Pesan Tuhan di Balik Fenomena
Budaya (Yogyakarta: Pustaka Belajar, 2009), h. 60.

ZRachmat Syafe’i, Pengantar Ilmu Tafsir (Bandung: Pustaka Setia, 2006), h. 20. Lihat juga M.
Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an (Bandung: Mizan, 2013), h. 57.

Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah| 109


https://quran.kemenag.go,id/

Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

dipandang sebagai bentuk fleksibilitas syariat dalam menyesuaikan hukum dengan
kondisi umat. Kedua, kelompok penolak seperti Abu Muslim al-Isfahani berpegang pada
QS. Fushilat [41]:42 dan menilai bahwa nasakh menyalahi keabadian hukum Allah,
sehingga kontradiksi antar ayat diselesaikan melalui takhsis atau tabdil. Ketiga, tokoh
kompromis seperti Muhammad Abduh dan Quraish Shihab menolak penghapusan
hukum, namun menerima pemindahan penerapan hukum sesuai konteks sosial. Dengan
demikian, perbedaan pandangan ini menunjukkan adanya keragaman pendekatan
hermeneutis dalam menjaga relevansi hukum Islam.

Bentuk dan contoh Nasakh dalam Sunnah

Salah satu aspek penting dalam memahami Sunah adalah menyadari bahwa tidak
semua hukum yang terkandung di dalamnya bersifat statis. Dalam perjalanan dakwah
Nabi Muhammad Saw, terdapat sejumlah ketentuan hukum yang mengalami perubahan
sesuai dengan kondisi sosial dan kebutuhan umat. Perubahan ini tidak berarti adanya
kontradiksi, melainkan menunjukkan adanya proses nasakh yang mengandung hikmah
tarbawi atau pembinaan sekaligus metodologis dalam syariat Islam.?

Contoh pertama adalah larangan ziarah kubur. Pada awalnya Rasulullah Saw
melarang umatnya untuk melakukan ziarah kubur, dengan alasan agar umat yang baru
masuk Islam terhindar dari praktik jahiliah yang bercampur dengan kemusyrikan. Namun
setelah aqidah umat semakin kuat, Nabi Saw kemudian memperbolehkan ziarah kubur,
bahkan menganjurkannya karena dapat mengingatkan manusia pada kematian.?
Perubahan hukum ini menunjukkan bahwa nasakh dalam Sunah seringkali terkait dengan
kesiapan mental dan spiritual umat, Contoh ini sebagai bentuk naskh antar hadis.

Kedua, Contoh berikutnya adalah hukum terkait daging kurban. Pada masa-masa
awal, Nabi Saw melarang penyimpanan daging kurban lebih dari tiga hari, karena umat
Muslim pada waktu itu masih menghadapi keterbatasan pangan dan banyak fakir miskin
yang perlu dibantu. Namun ketika kondisi sosial-ekonomi umat semakin baik, larangan
tersebut dicabut dan Nabi Saw membolehkan umat menyimpan daging kurban lebih

lama.?® Pada kasus ini masuk kriteria kasus naskh sunah dalam ibadah. Hal ini

2*Muhammad Affandi AR, Halimah Basri, dan Nasrullah bin Sapa, “Konsep Nasikh Mansukh
dalam Sertifikasi Halal,” Jurnal Mushaf, 5.1 (2025), h. 61. https://mushafjournal.com/index.php/mj/article/
download/ 322/201/584.

2 Nurhaidi, “Ta’arud Hadis Tentang Ziarah Kubur Dalam Perspektif Empat Mazhab,” Jurnal
Religia, 22.2 (2019), https://doi.org/10.28918/religia.v22i2.2068.

2Lutfiah Putri Raimada, “DISTRIBUSI HEWAN QURBAN DALAM FATWA MUI NOMOR
37 TAHUN 2019 MENURUT PANDANGAN ULAMA MAZHAB”, Skripsi (UIN Jakarta, 2023).

110 | Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

menegaskan bahwa hukum Islam memiliki dimensi sosial yang sangat memperhatikan
keadilan dan kemaslahatan.

Kasus yang ketiga yang cukup terkenal lainnya adalah praktik nikah mut‘ah. Pada
awal dakwah Islam, praktik ini dibolehkan sebagai bentuk keringanan bagi kaum Muslim
yang sedang dalam perjalanan jihad atau berada jauh dari keluarga. Namun kemudian,
Nabi Saw secara tegas mengharamkan nikah mut‘ah untuk selamanya.?’ Perubahan ini
mencerminkan prinsip syariat dalam menjaga kehormatan dan keturunan, sekaligus
menunjukkan bagaimana hukum Islam bisa bersifat temporer sebelum menetap pada
ketentuan final. Kriteria ini tergolong pada kriteria nasakh dalam tasyri’.

Selain itu, terdapat pula larangan penggunaan beberapa jenis bejana untuk minum
yang semula diberlakukan Nabi Saw. Larangan ini pada mulanya bertujuan mencegah
umat dari kebiasaan minum minuman keras yang masih marak saat itu. Namun setelah
keimanan umat semakin kokoh dan larangan khamr ditegakkan secara tegas, penggunaan
bejana-bejana tersebut kembali diperbolehkan.?® Ini menunjukkan bahwa aspek nasakh
dalam Sunah juga berfungsi sebagai strategi edukatif. Kriteria ini tergolong Nasakh
dalam sosial-adat.

Contoh terakhir adalah qiyamul-lail. Pada awalnya, ibadah ini diwajibkan bagi
kaum Muslimin sebagai sarana pembinaan spiritual. Namun kemudian kewajiban
tersebut diringankan menjadi sunah, sehingga tetap dianjurkan tetapi tidak
memberatkan.”” Hal ini memperlihatkan bagaimana Islam menyeimbangkan antara
tuntutan spiritual dan keringanan bagi umat. Kriteria bentuk naskh dalam ibadah.

Dari berbagai contoh di atas, dapat dipahami bahwa nasakh dalam Sunnah
merupakan bentuk dinamika hukum Islam yang penuh hikmah. Ia menunjukkan
fleksibilitas syariat dalam merespons situasi sosial, sekaligus menegaskan bahwa tujuan
utama hukum Islam adalah menjaga kemaslahatan umat.

Implikasi Nasakh dalam Sunnah terhadap hukum Islam
Terdapat banyak implikasi naskah dalam sunah, dan tentunya hal ini memiliki

dampak pada keberlangungan hukum Islam, diantaranya Pertama, menunjukkan prinsip

%7 Siti Desi Hidayati, “Problematika Hukum Nikah Mut’ah Dalam Perspektif Hadis Mansukh,”
Jurnal al-Mahkamah Islamic Law, 1.1 (2023), h. 25-27. https://al-
mahkamah.my.id/index.php/i/article/view/6/4

ZMuslim bin Al-Hajjaj, Shahih Muslim (al-Riyad: Dar Al-Hadarah li Al-Nasyri wa Al-Tauzi,
2015), h 1180.

2Syaeful Rokim, “Peta Nasikh dan Mansukh dalam al-Qur’an al-Karim,” Jurnal Al-Tadabbur,
05.02 (2020).\h. 312. https://jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/alt/article/view/1057/653

Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah| 111


https://al-mahkamah.my.id/index.php/i/article/view/6/4
https://al-mahkamah.my.id/index.php/i/article/view/6/4
https://jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/alt/article/view/1057/653

Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

tadarruj al-tasyri‘, yakni proses bertahap dalam penetapan hukum. Syariat Islam tidak
datang sekaligus, melainkan secara bertahap sesuai dengan tingkat kesiapan umat. Proses
bertahap ini dapat dilihat dalam pengharaman proses pengharaman khamr yang dimulai
dari isyarat ketidakbaikannya, kemudian larangan mendekati salat dalam keadaan mabuk,
hingga akhirnya diharamkan secara total. Konsep ini menunjukkan bahwa syariat
memperhatikan kondisi sosial-psikologis umat dalam menerima beban hukum.’® Al-
Suyiitt menegaskan bahwa tadarruj merupakan bentuk rahmat Allah kepada manusia
karena hukum disampaikan sesuai kemampuan.

Implikasi kedua adalah pembentukan metodologi ijtihad. Nasakh dalam Sunah
menuntut para ulama untuk memperhatikan aspek kronologi hadis sebelum menetapkan
suatu hukum. Dengan mengetahui mana hadis yang datang lebih awal dan mana yang
datang kemudian, seorang mujtahid dapat membedakan antara yang nasikh dan mansukh.
Tanpa memperhatikan aspek ini, seseorang berisiko menetapkan hukum yang sudah tidak
berlaku. Imam al-Syafi‘T dalam al-Risalah menegaskan bahwa istidlal dengan hadis tidak
boleh dilakukan tanpa memastikan status hukum hadis tersebut, termasuk apakah ia
bersifat nasikh atau mansukh.’!

Ketiga, pemahaman nasakh membantu menghindarkan adanya kontradiksi
hukum. Banyak hadis yang secara lahiriah tampak bertentangan, padahal bila dika;ji
dengan metode nasakh dan dengan memperhatikan hierarki dalil, kontradiksi itu akan
terselesaikan. Misalnya, larangan ziarah kubur yang kemudian diperbolehkan
menunjukkan bahwa kontradiksi tersebut bersifat temporer, hingga datang dalil yang
menghapus hukum sebelumnya. Menurut Ibn Qudamah dalam Rawdat al-Nazir
menegaskan bahwa menjaga koherensi hukum syariat hanya mungkin dilakukan dengan
memahami mekanisme nasikh-mansukh??,

Keempat, nasakh dalam Sunah juga memberikan kemudahan bagi hukum Islam.
Perubahan atau penghapusan hukum dalam Sunnah menjadi bukti bahwa syariat mampu
menyesuaikan diri dengan perkembangan umat serta dinamika sosial. Hal ini

menegaskan bahwa hukum Islam tidak bersifat kaku, melainkan tetap hidup dan relevan

30 Abd Al-Rahman bin Al-Kamal bin Abii Bakar bin Muhammad bin Sabiq Al-Suyiti, Jilid 1L, A/-
Itqan fi ‘Ulim AlQur’a, h. 21.

3Fahmi Andaluzi dan DKk, “Kehujjahan hadis ahad dan implikasinya terhadap nasikh mansukh,”
Jurnal Tajdid, 23.2 (2024), h. 20. _https://tajdid.uinjambi.ac.id/index.php/tajdid/article/view/460/211

Ibn Qudamah, Rawdat al-Nazir wa Junnat al-Mundzir (Riyadh: Maktabah al-Ma’arif, 1992), h.

230.

112 | Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah


https://tajdid.uinjambi.ac.id/index.php/tajdid/article/view/460/211

Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

sepanjang zaman. Al-Zarkashi dalam al-Bahr al-Muhit menyatakan bahwa nasakh
merupakan salah satu bukti kemampuan hukum Islam untuk beradaptasi dengan
perubahan situasi sosial tanpa keluar dari prinsip dasarnya.** Dalam kajian kontemporer,
Fazlur Rahman juga menekankan bahwa konsep nasakh dan pola penetapan hukum yang
bertahap merupakan bukti historis bahwa syariat Islam bersifat adaptif terhadap

perubahan masyarakat.**

Implikasi Nasakh dalam sunnah terhadap tafsir al-Qur’an

Al-Qur’an dan al-Sunah memiliki keterkaitan satu sama lain, keterkaitan
keduanya tidak terlepas dari keberadaan ilmu nasikh dan mansukh. tentunya ilmu nasikh
dan mansukh memiliki implikasi dalam Sunah diantaranya, pertama, keberadaan Sunah
dalam membantu menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an yang masih bersifat umum. Banyak
ayat hukum diturunkan dalam bentuk global (mujmal) sehingga membutuhkan
penjelasan melalui hadis. Misalnya, perintah salat dalam Al-Qur’an hanya disebut secara
umum tanpa rincian jumlah rakaat dan tata cara pelaksanaannya. Melalui Sunah, rincian
tersebut dijelaskan, bahkan beberapa ketentuannya berubah seiring perkembangan
syariat, seperti perubahan arah kiblat dari Baitul Maqdis ke Ka‘bah (Q.S. al-Baqarah [2]:
144). Perubahan tersebut dipahami melalui Sunah Nabi Muhammad Saw yang menjadi
penjelas praktis bagi ayat Al-Qur’an.*®

Kedua, Sunah dengan unsur nasakh juga berperan memperjelas makna ayat
hukum sehingga mufasir tidak salah dalam memahami teks Al-Qur’an. Sebagai contoh,
ayat tentang larangan mendekati salat dalam keadaan mabuk (Q.S. al-Nisa’ [4]: 43) pada
mulanya dipahami sebagai kebolehan khamr di luar waktu salat. Namun melalui Sunnah,
diketahui bahwa hukum tersebut kemudian dihapus dengan larangan total terhadap
khamr. Dalam hal ini, hadis yang menjelaskan nasakh mempertegas makna ayat sehingga

mufasir dapat memahami urutan hukum secara benar.>®

33 Al-Zarkasyi, Al-Bahr al-Muhit fi Usiil al-Figh (Kuwait: Wizarat al-Awqaf wa al-Shu’iin al-
Islamiyyah, 1994), h. 200.

34Fadzlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago:
University of Chicago Press, 1982), h. 260.

35 ‘Abd Al-Rahman bin Al-Kamal bin Abii Bakar bin Muhammad bin Sabiq Al-Suyiitt, Jilid II,
Al-Itgan fi ‘Ulim AlQur’a, h. 25.

36Abii ‘Ubaid al-Qasim ibn Sallam, Kitab al-Nasikh wa al-Mansiikh (Beriut: Dar Al-Kutub Al-
Ilmiyah, 1987), h. 42.

Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah| 113



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

Ketiga, Implikasi lain adalah bahwa nasakh dalam Sunah menunjukkan bahwa
tafsir Al-Qur’an tidak bisa dilepaskan dari studi hadis. Para mufasir klasik seperti al-
Tabar1 dalam Jami‘ al-Bayan selalu merujuk pada riwayat hadis, termasuk hadis nasikh
dan mansukh, untuk menjelaskan ayat-ayat hukum. Hal ini menegaskan bahwa
memahami Al-Qur’an tanpa mempertimbangkan hadis akan menghasilkan pemahaman
yang berpotensi keliru. Misalnya, penafsiran ayat warisan (Q.S. al-Nisa’ [4]: 11-12)
sangat dipengaruhi oleh hadis-hadis Nabi Muhammad Saw yang merinci bagian ahli
waris dan kasus-kasus tertentu yang tidak disebutkan secara eksplisit dalam ayat.*’

Keempat, keberadaan nasakh dalam Sunah membuka ruang dialog yang erat
antara ‘ulim al-Qur’an dan ‘ulim al-hadith dalam menjelaskan ayat-ayat hukum.
Keduanya saling melengkapi: Al-Qur’an memberikan prinsip dasar, sementara Sunnah
menjelaskan, merinci, bahkan terkadang menghapus atau mengganti ketentuan
sebelumnya. Dengan demikian, studi tafsir hukum Islam menuntut pendekatan integratif
yang menggabungkan analisis ayat dengan kajian hadis. Seperti yang ditegaskan oleh
Kamal, keterkaitan antara Al-Qur’an dan Sunnah tidak dapat dipisahkan karena keduanya
merupakan satu kesatuan dalam pembentukan hukum dan penafsiran.*®
Kesimpulan

Nasakh dalam Sunah merupakan fenomena penting dalam sejarah pembentukan
hukum Islam yang menunjukkan bahwa hukum syariat tidak bersifat statis, melainkan
dinamis dan adaptif terhadap kondisi sosial umat. Contoh-contoh nasakh dalam
Sunnah—seperti larangan ziarah kubur, hukum daging kurban, nikah mut‘ah,
penggunaan bejana minum khamar, serta kewajiban qiyam al-lail—menunjukkan adanya
prinsip tadarruj (bertahap) dan hikmah syariat dalam menjaga kemaslahatan umat. Dari
sisi metodologis, pemahaman nasakh sangat penting bagi ulama figh dan tafsir agar tidak
terjadi kesalahpahaman dalam menetapkan hukum. Dari sisi tafsir, hadis yang
mengandung unsur nasakh membantu menjelaskan ayat-ayat Al-Qur’an yang bersifat
global, sehingga memudahkan mufassir memahami maksud hukum secara tepat. Dengan
demikian, studi tentang nasakh dalam Sunnah berimplikasi besar bagi pengembangan

hukum Islam dan tetap relevan dalam menjawab persoalan kontemporer.

3"Muhammad Ibnu Jarir Al-Tabari, Jami’ Al-Bayan fi Ta wil Al-Qur’an, Jilid IV (Beirut: Dar Al-
Kutub Al-Ilmiyah, 1999), h. 112.
3¥Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence, h. 206.

114 | Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah| 115



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

DAFTAR PUSTAKA

Al-Andalusi, Fahmi, et al. “Kehujjahan Hadis Ahad dan Implikasinya terhadap Nasikh
Mansukh.” Jurnal Tajdid 23, No. 2 (2024).

Al-Anshari, Zakaria. Al-Durar al-Lawami® fi Sharh Jam* al-Jawami‘. Madinah: Al-
Jami‘ah al-Madinah al-Islamiyyah, 2008.

Al-Hajjaj, Muslim ibn. Sahih Muslim. Riyadh: Dar al-Hadarah 1i al-Nashr wa al-Tawzi‘,
2015.

Al-Hamdani, Abii Bakr Muhammad ibn Miisa al-Hazimi. Al-I ‘tibar fi al-Nasikh wa al-
Mansiikh min al-Athar. Mesir: 1darah al-Tiba‘ah al-Munirah, n.d.

Al-Jawziyyah, Ibn Qayyim. I lam al-Muwaqqi ‘in ‘an Rabb al- ‘Alamin. Beirut: Maktabah

al-Kulliyyat al-Azhariyyah, 1969.

. I'lam al-Muwagqqi ‘in. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1991.

Al-Qattan, Manna‘. Mabahith fi ‘Ulium al-Qur’an. Kairo: Maktabah Wahbah, n.d.

Al-Silmi, ‘Awidh. Usil al-Figh alladhi La Yasa“ al-Faqth Jahluhu. Riyadh: Dar al-
Tadmiriyyah, 2005.

Al-Suytti, ‘Abd al-Rahman ibn Abi Bakr. Al-Itgan fi ‘Ulim al-Qur’an. Kairo: Dar al-
Salam, 2008.

Al-Syafi‘t, Muhammad ibn Idris. A/-Risalah. Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah, 1990.

Al-TabarT, Muhammad ibn Jarir. Jami ‘ al-Bayan ‘an Ta 'wil Ay al-Qur’an. Vol. 6. Beirut:
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1999.

Al-Zarkashi. AI-Bahr al-Muhit fi Usil al-Figh. Kuwait: Wizarat al-Awqaf wa al-Shu’iin
al-Islamiyyah, 1994.

Al-Zuhayli, Wahbah. Usil al-Figh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr, 1986.

AR, Muhammad Affandi, Halimah Basri, dan Nasrullah bin Sapa. “Konsep Nasikh
Mansukh dalam Sertifikasi Halal.” Jurnal Mushaf'5, No. 1 (2025).

Hidayati, Siti Desi. “Problematika Hukum Nikah Mut‘ah dalam Perspektif Hadis
Mansukh.” Al-Mahkamah: Islamic Law Journal 1, No. 1 (2023).

Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge: Islamic
Texts Society, 1991.

Nurhaidi. “Ta‘arud Hadis tentang Ziarah Kubur dalam Perspektif Empat Mazhab.”
Jurnal Religia 22, no. 2 (2019). https://doi.org/10.28918/religia.v22i2.2068.

Qudamah, Ibn. Rawdat al-Nazir wa Junnat al-Munazir. Riyadh: Maktabah al-Ma‘arif,
1992.

Qutb, Sayyid. F7 Zilal al-Qur’an. Beirut: Dar al-Shuriiq, 2003.

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.
Chicago: University of Chicago Press, 1982.

Raimada, Lutfiah Putri. “Distribusi Hewan Qurban dalam Fatwa MUI Nomor 37 Tahun
2019 Menurut Pandangan Ulama Mazhab.” Skripsi, UIN Jakarta, 2023.

Rokim, Syaeful. “Peta Nasikh dan Mansukh dalam al-Qur’an al-Karim.” Jurnal Al-
Tadabbur 5, no. 2 (2020).

Sabiini, Muhammad ‘Ali. Rawa’i‘ al-Bayan fi Tafsir Ayat al-Ahkam min al-Qur’an.
Damaskus: Maktabah al-Ghazali, 1980.

Sallam, Abi ‘Ubayd al-Qasim ibn. Kitab al-Nasikh wa al-Mansiikh. Beirut: Dar al-Kutub
al-‘Tlmiyyah, 1987.

Shihab, M. Quraish. Membumikan Al-Qur’an. Bandung: Mizan, 2013.

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta, 2019.

Sutrisno, Edy. Metodologi Penelitian: Pendekatan Praktis dalam Penelitian Sosial dan
Pendidikan. Cirebon: Refika Aditama, 2009.

116 | Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah


https://doi.org/10.28918/religia.v22i2.2068

Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

Syafe‘i, Rachmat. Pengantar Ilmu Tafsir. Bandung: Pustaka Setia, 2006.

Wahab, Husni. “Teori Nasakh Mansukh dalam Penetapan Hukum Syariat Islam.” Jurnal
Annaba 4, No. 2 (2018).

Wijaya, Aksin. Arah Baru Studi Ulum al-Qur’an: Memburu Pesan Tuhan di Balik
Fenomena Budaya. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009.

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2008.

Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah| 117



