
Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora 

Vol. 4 No. 1, Desember 2025      

 

 

102 | Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah 
 

Nasakh dalam Sunah 

Implikasinya bagi Hukum Islam dan Tafsir Al-Qur’an 
 

Teguh Arafah Julianto 

Universitas PTIQ Jakarta 

teguh_arafah@iainpalopo.ac.id.  

 

Ahmad Taqiyuddin Takdir 

Universitas Islam Negeri Palopo 

taqiyuddintakdir1609@gmail.com 

 

Nurul Hasanah 

Universitas Alauddin Makassar 

nurulhasanah.hdn@gmail.com  

 

 

Abtract:  This article examines the concept of nasakh (abrogation) in the Sunnah of Prophet 

Muhammad Saw and its implications for Islamic law and Qur’anic exegesis. Nasakh is 

understood as the abrogation of an existing legal ruling by a subsequent one, based on a clear and 

authoritative Sharī‘ah evidence. The phenomenon of nasakh in the Sunnah can be found in several 

hadiths, such as the prohibition of visiting graves which was later permitted, the initial restriction 

on storing sacrificial meat for more than three days which was subsequently lifted, the allowance 

and later prohibition of temporary marriage (nikah mut‘ah), the prohibition and later allowance 

of using certain containers for wine, and the obligation of qiyam al-lail (night prayer) which was 

later reduced to a recommended practice. This study employs a library research method with 

descriptive-analytical and historical-normative approaches. The findings reveal that nasakh in the 

Sunnah plays a crucial role in maintaining the flexibility of Islamic law, resolving textual 

contradictions, and demonstrating the principle of tadarruj (gradualism) in legislation. Moreover, 

hadiths containing nasakh have significant implications for interpreting Qur’anic legal verses, 

making the study of nasakh an integral part of Islamic legal and exegetical scholarship. 

 

Keywords: Abrogation (Naskh), Sunnah, Islamic Law, Qur’anic Exegesis 

 

Abstrak: Artikel ini membahas konsep nasakh dalam Sunah Nabi Muhammad Saw  serta 

implikasinya terhadap hukum Islam dan tafsir Al-Qur’an. Nasakh dipahami sebagai penghapusan 

hukum syar‘i dengan hukum baru yang datang kemudian berdasarkan dalil syar‘i yang jelas. 

Fenomena nasakh dalam Sunah dapat dilihat pada  beberapa hadis nabi, seperti larangan ziarah 

kubur yang kemudian diizinkan, larangan menyimpan daging kurban lebih dari tiga hari yang 

akhirnya dibolehkan, nikah mut‘ah yang semula dibolehkan lalu diharamkan, penggunaan bejana 

tertentu untuk minum khamar yang kemudian diperbolehkan, hingga qiyam al-lail yang pada 

awalnya diwajibkan lalu diringankan menjadi sunnah. Kajian ini menggunakan metode 

kepustakaan dengan pendekatan deskriptif-analitis dan historis-normatif. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa nasakh dalam Sunah memiliki fungsi penting dalam menjaga 

keberlangsungan hukum Islam, menyelesaikan kontradiksi teks, serta memperlihatkan prinsip 

tadarruj (bertahap) dalam penetapan syariat. Selain itu, keberadaan hadis nasikh dan mansukh 

berimplikasi besar terhadap penafsiran ayat-ayat hukum dalam Al-Qur’an, sehingga kajian 

nasakh menjadi bagian yang tak terpisahkan dari studi hukum Islam dan tafsir. 

 

Kata Kunci: Nasakh, Sunnah, Hukum Islam, Tasfir Al-Qur’an 

 

mailto:teguh_arafah@iainpalopo.ac.id
mailto:taqiyuddintakdir1609@gmail.com
mailto:nurulhasanah.hdn@gmail.com


Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora  https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad  

Vol. 4 No. 1, Desember 2025    ISSN (online) 2964 9498 

 

Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah| 103  

 

Latar Pendahuluan 

Ilmu nasikh wa al-mansukh merupakan salah satu cabang penting dalam tradisi 

keilmuan Islam klasik. Keberadaan ilmu ini diperlukan untuk menyelesaikan teks-teks 

syar‘i yang tampak kontradiktif, baik dalam Al-Qur’an maupun Sunah (hadis). Kajian 

mengenai  nasikh  dan   mansukh  bukan hanya populer  dikalangan pengkaji  ulum  al-

Qur’an   dan ulama tafsir (mufassirun)  saja, tetapi juga populer  dikalangan ulama ushul 

fiqh ( Ushuliyyun),  ulama fiqh (fuqaha)   dan ulama hadist  (Muhaddisin),  Pengetahuan 

tentang  nasikh dan  mansukh  mempunyai manfaat dan fungsi yang sangat besar bagi  

mereka  dalam menjaga pengetahuan hukum agar keberlangsungan hukum tetaap berada 

pada koridor syariat.   Para ulama ushul fiqh memberikan pendapat bahwa nasakh adalah 

penghapusan hukum syar‘i yang telah berlaku dengan hukum baru yang datang 

kemudian, berdasarkan dalil syar‘i yang jelas dan pasti. Dengan demikian, nasakh 

berfungsi menjaga konsistensi pemahaman hukum Islam, sekaligus menunjukkan 

dinamika syariat yang senantiasa relevan dengan kondisi umat.1 

Hadis  Nabi Muhammad Saw  sebagai sumber hukum Islam kedua setelah Al-

Qur’an juga tidak terlepas dari fenomena nasakh. Hal ini dapat ditemui dalam sejumlah 

hadis ditemukan adanya larangan yang kemudian  hari dibolehkan, atau sebaliknya, 

dalam hadis lain suatu kebolehan yang kemudian diharamkan. Misalnya larangan ziarah 

kubur yang pada awalnya diberlakukan, kemudian diizinkan kembali; atau praktik nikah 

mut‘ah yang pada awalnya dibolehkan lalu diharamkan. Fenomena ini menunjukkan 

bahwa Sunah bukan hanya sekadar menjelaskan Al-Qur’an, tetapi juga mampu menjadi 

instrumen tasyri‘ (pembentukan hukum) yang independen.2 

Persoalan metodologis muncul ketika membahas hubungan antara nasakh dalam 

Sunah dengan hukum Islam. Apakah Sunah dapat menasakh ayat Al-Qur’an, ataukah 

hanya berlaku sesama hadis? Diskusi ini menjadi penting karena menyangkut tahapan 

demi tahapan pada  sumber hukum Islam dan metode ijtihad yang digunakan oleh para 

fuqaha. Beberapa ulama seperti al-Syāfi‘ī menolak kemungkinan Sunah menasakh Al-

Qur’an, sementara sebagian lainnya membuka ruang dengan syarat tertentu.3 

Kajian mengenai nasikh wa al-mansukh juga berimplikasi pada tafsir Al-Qur’an. 

Banyak ayat hukum yang dipahami secara lebih tepat melalui penjelasan hadis, termasuk 

 
1Al-Syāfi‘ī, Al-Risālah (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990), h. 228. 
2Ibn Qayyim Al-Jawziyyah, I’lam Al-Muwaqqi’in, Jilid I (Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 

1991), h 85. 
3Wahbah Al-Zuḥaylī, Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī (Danaskus: Dar al-Fikr, 1986), h. 281. 



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora 

Vol. 4 No. 1, Desember 2025      

 

 

104 | Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah 
 

hadis yang mengandung unsur nasakh. Misalnya, ayat tentang wasiat bagi kedua orang 

tua (Q.S. al-Baqarah [2]:180) yang dipahami mansukh oleh hadis tentang hukum waris.4 

Begitu pula hukum khamr yang diturunkan secara bertahap, di mana hadis-hadis Nabi 

memainkan peran penting dalam memperjelas maksud ayat-ayat terkait.5 Hal ini 

menunjukkan bahwa studi hadis, khususnya yang terkait dengan nasakh, merupakan 

bagian penting  dari metode penafsiran Al-Qur’an.6 

Berdasarkan uraian di atas, tulisan ini mencoba menjawab tiga persoalan pokok: 

(1) bagaimana konsep nasakh dalam Sunah Nabi Saw? (2) apa bentuk-bentuk nasakh 

yang ditemukan dalam Sunah? dan (3) bagaimana implikasinya terhadap hukum Islam 

dan tafsir Al-Qur’an? Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi perspektif 

dalam memahami relevansi Sunnah terhadap hukum Islam kontemporer. 

 

Metode Penelitian  

Artikel ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian studi 

kepustakaan (library research). Menurut Mustika Zed, penelitian kepustakaan adalah 

penelitian yang menjadikan literatur (buku, jurnal, manuskrip, atau dokumen) sebagai 

sumber utama dalam memperoleh data.7 Pendekatan ini relevan karena pembahasan 

mengenai nasakh dalam Sunnah lebih banyak dijelaskan melalui literatur klasik maupun 

kontemporer yang bersifat tekstual. Data primer mencakup kitab-kitab turāth seperti al-

Burhān fī ‘Ulūm al-Qur’ān karya al-Zarkashī, al-Risālah karya al-Syāfi‘ī, serta kitab-

kitab hadis utama (Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ Muslim, Sunan Abī Dāwud, dll.). Data 

sekunder meliputi buku-buku kontemporer dan artikel jurnal ilmiah yang menelaah isu 

nasakh dalam kaitannya dengan hukum Islam dan tafsir, sehingga memperkaya 

perspektif kajian. 

Analisis data dilakukan dengan pendekatan deskriptif-analitis dan historis-

normatif. Pendekatan deskriptif-analitis memaparkan pandangan ulama mengenai konsep 

 
4Mannā’ Al-Qaṭṭān, Mabāḥiṡ fī ‘Ulūm Al-Qur’ān (al-Qahirah: Maktabah Wahbah), h. 300. 
5Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambridge: Islamic Texts 

Society, 1991), h. 100. 
6‘Abd Al-Raḥmān bin Al-Kamāl bin Abū Bakar bin Muḥammad bin Sābiq Al-Suyūṭī, Al-Itqān fī 

‘Ulūm AlQur’ān (Mesir: Dar Al-Salam, 2008), h. 112. 
7Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2008), h. 3-5. 



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora  https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad  

Vol. 4 No. 1, Desember 2025    ISSN (online) 2964 9498 

 

Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah| 105  

 

dan bentuk nasakh dalam Sunnah, lalu menganalisisnya secara kritis untuk menimbang 

implikasinya terhadap hukum Islam dan tafsir al-Qur’an.8 

Adapun pendekatan historis-normatif digunakan untuk menelusuri praktik nasakh 

pada masa Nabi Saw. dalam konteks sosialnya serta memahami kedudukannya dalam 

konstruksi hukum Islam dan metodologi tafsir.9 Dengan kedua pendekatan ini, kajian 

diharapkan memberi pemahaman komprehensif tentang relevansi nasakh dalam Sunnah, 

baik klasik maupun kontemporer. 

 

Pembahasan  

1. Pengertian Nasakh 

Secara bahasa kata nasakh memiliki dua makna: pertama, izalah 

(menghilangkan) sesuatu dan menempatkan yang lain pada tempatnya. Contohnya seperti 

dalam ungkapan: “Nasakhat al- Syamsu al-Dlilla” (matahari telah menghilangkan 

bayangan) dan menempati tempat bayangan itu. Contoh lain: “Nasakhat al-Syaibu al-

Syababa” (uban menghilangkan usia muda). Kata ini memiliki makna lain Izalah 

(menghilangkan) tanpa ada pengganti, yaitu tanpa ada pengganti yang dihilangkan 

(mansukh), artinya menghilangkan hukum dan membatalkannya. Contohnya seperti 

dalam ungkapan: “Nasakhat al-Rihu al-Atsar” (angin menghilangkan bekas), artinya 

menghilangkan dan membersihkannya.10 Contoh kata nasakh yang bermakna seperti inii  

terdapat dalam al-Qur’an Surat al-Hajj ayat 52. Kedua, al-naql (menukilkan) atau al-

tahwil (memindahkan), Maksud dari kata memindahkan atau dalam bahasa modern 

disebut meng-copy, artinya yang asli masih tetap ada (tidak hilang). Contoh dalam 

ungkapan kamu: “Nasakhtu al-Kitaba Idza Naqalta ma fihi ila Kitabin Akhar” (aku telah 

memindahkan atau menukilkan kitab) maksudnya kamu telah memindahkan atau 

menukilkan isi kitab yang satu kepada kitab yang lain. Ungkapan ini tidak bermakna 

menghilangkan isi kitab tersebut dalam kitab pertama. Contoh kata nasakh yang 

bermakna seperti ini terdapat dalam Al- Qur`an Surat Al-Jatsiyah ayat 29: “Inna Kunna 

 
8Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D (Bandung: Alfabeta, 2019), h. 

231. 
9 Edy Sutrisno, Metodologi Penelitian: Pendekatan Praktis dalam Penelitian Sosial dan 

Pendidikan (Cirebon: Reflika Aditama, 2009), h. 78. 
10Ahya bin Mahran Al-Askariy, Mu’jam Al-Furuq Al-Lughawiyyah, (Muassasah Al-Nasyr Al-

Islamiy: 1412 H.), 538. 



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora 

Vol. 4 No. 1, Desember 2025      

 

 

106 | Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah 
 

Nastansikhu ma Kuntum Ta’malun”, artinya Kami memindahkan atau mencatat apa yang 

kamu kerjakan.  

Adapun pengertian nasakh secara istilah terjadi perbedaan di kalangan ulama 

antara makna menghapuskan hukum (raf’an li al-hukm) atau menerangkan hukum. 

Nasakh yang bermakna hukum setidaknya dapat diwakili oleh definisi nasakh yang 

diberikan oleh Ibnu al-Hajib yang dikutip Imam al-Sabuni dalam kitabnya bahwasanya 

nasakh menerangkan berakhirnya hukum syara’ dengan hukum syara’ yang datang 

kemudian.11 Akan tetapi definisi yang paling popoler dan banyak dipilih oleh para ulama 

adalah definisi yang menerangkan makna nasakh sebagai penghapusan hukum syara’ 

yang lama dengan dalil hukum syara’ yang datang kemudian. Inilah definisi yang sangat 

ringkas untuk pengertian nasakh secara istilah. Dengan perbedaan redaksi yang sedikit 

berbeda-beda namun maknanya sama dapat ditemukan juga dari kitab-kitab Ushul Fiqh 

lainnya dari berbagai mazhab.12   

Adapun perbedaan pandangan ulama dalam mendefinisikan nasakh, misalnya 

apakah nasakh itu bermakna menghapuskan hukum atau menerangkan hukum seperti 

yang dikatakan oleh Al-Juwaini  dan beberapa pentahqiq lainnya merupakan perbedaan 

lafal saja yang tidak memberi pengaruh kepada perbedaan hukum sama sekali.13 

Pengertian nasakh menurut ulama mutaakhkhirin berbeda dengan ulama salaf 

(mutaqaddimin). Ulama salaf, seperti dijelaskan Ibn Qayyim al-Jawziyyah, memberikan 

makna yang lebih luas. Jika ulama mutaakhkhirin memahami nasakh sebatas 

penghapusan hukum, maka ulama salaf kadang memaknainya sebagai penghapusan 

dilalah umum, muthlaq, zhahir, atau dengan bentuk takhshish, taqyid, serta penafsiran 

terhadap nash. Bahkan pengecualian, syarat, dan sifat pun mereka sebut nasakh, karena 

dianggap menghapus makna lahiriah nash sebelumnya. Dengan demikian, bagi mereka 

nasakh berarti menjelaskan suatu lafadz dengan lafadz lain atau sesuatu di luar lafadz itu. 

Memahami hal ini akan menghilangkan kesulitan dalam menafsirkan istilah nasakh 

menurut konteks ulama salaf dan mutaakhkhirin.14 

 
11Muhammad Ali Sabuni, Rawa’i al-Bayan Fi Tafsir Ayat al-Ahkam min al-Qur’an (Damaskus: 

Maktabah al-Ghazali, 1980), h. 89-90. 
12Zakaria Al-Anshari, Al-Durar al-Lawami’ Fi Syarh Jam’iy al-Jawami’, Juz II (Madinah: Al-

Jami’ah al-Madinah al-Islamiyyah, 2008), h. 461. 
13Audh Al-Silmiy, Ushul al-Fiqh alladzi la Yasa’u al-Faqih Jahluhu (Riyadh: Dar al-

Tadmiriyyah, 2005), h. 423. 
14Ibn Qayyim Al-Jawziyyah, I’lam Al-Muwaqqi’in, Jilid I, h 499-500. 



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora  https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad  

Vol. 4 No. 1, Desember 2025    ISSN (online) 2964 9498 

 

Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah| 107  

 

2. Sejarah nasihk dan mansukh dalam hadis 

Pengetahuan tentang nasikh dan mansukh telah dikenal baik di masa para sahabat, 

dan telah dianggap sebagai ilmu yang berperan penting pada saat itu penting sejak zaman 

itu. Abu Ja’far Al-Nuhhas dan Al-Hazimi masing-masing meriwayatkan hal ini dari Ibn 

Abbas r.a. bahwa ia melewati seorang laki-laki yang sedang bercerita atau menyampaikan 

kisah-kisah kepada para pendengarnya lalu menggerakkan kakinya sambil mengatakan, 

apakah kamu tahu nasikh dan mansukh? Laki-laki itu menjawab: Tidak, Lalu Ibn Abbas 

mengatakan: Kamu celaka dan mencelakakan.15 

Riwayat senada juga datang dari  Ali bin Abi  Thalib r.a. melewati seseorang yang  

sedang  membawakan  kisah – kisah  di hadapan pendengarnya.  Beliau juga  bertanya  

kepada tukang kisah tersebut :  apakah  kamu mengetahui  nasikh dan mansukh? ia 

menjawab : tidak. Lalu beliau mengatakan : kamu celaka dan mencelakakan,  kemudian 

Ali  meminta agar laki-laki  tersebut  dikeluarkan dari masjid.16 

Ibnu Sakir juga meriwayatkan dari Umar Ibn Khattab r.a. yag sedang melewati  

di depan Abu Darda’ r.a yang juga sedang menyampaikan kisah- kisah  dihadapan 

pendengar/audiensnya dan telah  meminta izin sebelumnya kepada Umar, lalu Umar 

memukul Abu Darda’ dengan  dirrah.17 Selain riwayat di atas, masih  banyak riwayat 

lain yang mengisahkan kisah yang hampir sama dengan  kisah di atas.  

Dari beberapa riwayat di atas, hal ini menunjukkan bahwa pengetahuan para 

sahabat  tentang ilmu nasikh dan mansukh ini, baik mansukh al-Qur’an maupun hadis tak 

asing lagi dalam perbincangan mereka.hanya saja ketika itu  keberadaaannya  belum 

terwujud sebagai salah satu cabang ilmu  yang berdiri  sendiri  dalam memahami al-

Qur’an  dan al-hadis sebagaimana  yang kelak dikenal kemudian.  

Sejak awal, ilmu nasikh-mansukh menempati kedudukan tinggi. Ibn Syihab al-

Zuhri (51–124 H) menilai ilmu ini sangat sulit dipahami para fuqaha. Al-Hazimi dalam 

Al-I‘tibar fi al-Nasikh wa al-Mansukh fi al-Hadith menegaskan penghormatan besar al-

Zuhri terhadap ilmu ini, mengingat kedudukannya sebagai rujukan hadis dan fatwa di 

 
15Al-Hafiz al-Nasabah ABu Bakr Muhammad Ibnu Musa al-Hazimi Al-Hamdani, Al-I’tibar fi al-

Nasikh wa al-Mansukh min al-Atsar (Mesir: Idarah al-Taba’ah al-Munirah, t.t.), h. 4. 
16 Para tukang kisah adalah para pemberi ceramah  agama dan mursyid. Mengapa dikatakan 

mereka celaka, karena mereka tidak  berhati-hati terhadap  kebenaran riwayat – riwayat  yang mereka 

ampaikan, lalu mendatangi para audiensnya an menyampaikan pelajaran  dan  kisah kisah  yang aneh- aneh  

kepada mereka.  
17Al-Hafiz al-Nasabah ABu Bakr Muhammad Ibnu Musa al-Hazimi Al-Hamdani, Al-I’tibar fi al-

Nasikh wa al-Mansukh min al-Atsar, h. 5. 



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora 

Vol. 4 No. 1, Desember 2025      

 

 

108 | Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah 
 

Hijaz. Namun, menurut Al-Hazimi, setelah al-Zuhri tidak ada ulama yang secara khusus 

mendalami, meneliti, dan membahas ilmu ini, kecuali dalam bentuk isyarat singkat dari 

sebagian kecil ulama. 

Pembahasan mengenai nasikh-mansukh dalam penetapan hukum Islam tidak 

lepas dari perbedaan pandangan ulama. Hal ini disebabkan adanya ayat-ayat Al-Qur’an 

yang tampak kontradiktif dalam persoalan hukum, sehingga memunculkan perbedaan 

pemahaman: apakah kontradiksi tersebut meniscayakan adanya penghapusan hukum, 

atau dapat ditafsirkan dengan pendekatan lain. Dari sini, pandangan ulama terbagi ke 

dalam tiga kelompok besar, yaitu kelompok yang mendukung adanya nasakh, kelompok 

yang menolak, serta kelompok yang mencoba mengkompromikan keduanya.18 

a) Kelompok ulama yang mendukung Nasakh  

Mayoritas ulama (jumhur) menerima adanya nasakh dalam Al-Qur’an. Dalil 

utama yang mereka gunakan adalah firman Allah dalam QS. al-Baqarah [2]: 106: 

 

تِ  ننُسِْهَا اوَْ   اٰيةَ   مِنْ  ننَسَْخْ  مَا
ْ
نهَْا   بَِِيْ   نأَ ء   كُِّ  عََٰ  الٰلَّ   انَ   تَعْلَمْ  الَمَْ   ۗ   مِثلِْهَا  اوَْ  مِّ    قَدِيرْ   شََْ

 

“Ayat mana saja yang kami nasakhkan atau Kami jadikan manusia 

lupa kepadanya, Kami datangkan yang lebih baik daripadanya atau 

yang sebanding dengannya. Tidakkah kamu mengetahui bahwa 

sesungguhnya Allah Maha Kuasa atas segala sesuatu.”19 

 

Ayat ini dipahami sebagai dasar naqli yang menegaskan terjadinya nasakh. 

Jumhur berpendapat, Allah berhak memerintahkan sesuatu pada satu waktu dan 

melarangnya pada waktu lain, karena Dia lebih mengetahui kemaslahatan hamba-Nya. 

Misalnya, perintah bersabar di Makkah kemudian diganti dengan perintah berperang 

setelah umat Islam kuat di Madinah. Imam Syafi‘i termasuk ulama yang mengakui 

nasakh, dengan alasan bahwa ada ayat-ayat hukum yang bertentangan dan tidak bisa 

dikompromikan kecuali melalui nasakh. Sayyid Quthb juga menafsirkan QS. al-Baqarah 

[2]: 106 sebagai sanggahan terhadap tuduhan orang Yahudi bahwa Nabi tidak konsisten, 

padahal perubahan hukum itu sesuai perkembangan kondisi umat. 20 

b) Kelompok ulama yang menolak nasakh 

 
18 Husni Wahab, “Teori Nasakh Mansukh Dalam Penetapan Hukum Syariat Islam,” Jurnal 

Annaba, 4.2 (2018), H. 305. https://journal.stitmupaciran.ac.id/ojs/index.php/ojs/article/view/70. 
19https://quran.kemenag.go,id/  
20 Sayyid Qutb, Fi Zilal Al-Qur’an (Beirut: Dar A-Syuruq, 2003), h.101-102. 

https://journal.stitmupaciran.ac.id/ojs/index.php/ojs/article/view/70
https://quran.kemenag.go,id/


Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora  https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad  

Vol. 4 No. 1, Desember 2025    ISSN (online) 2964 9498 

 

Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah| 109  

 

Disisi laim, Kelompok kedua dipelopori oleh Abu Muslim al-Isfahani yang 

menolak keberadaan nasakh dalam Al-Qur’an. Dalil yang digunakan adalah QS. Fushilat 

[41]: 42: 

تِيْهِ الْْاَطِلُ مِنْ 
ْ
يْل  ۗ   ۗ  خَلفِْه مِنْ  وَلََّ  يدََيهِْ  بيَِْ   ۗ  لَّ  يأَ نْ  تنَِْْ يْد   حَكِيْم   مِّ    حََِ

“Yang tidak datang kepadanya (Al-Qur’an) kebatilan baik dari 

depan maupun dari belakangnya, yang diturunkan dari Rabb Yang 

Maha Bijaksana lagi Maha Terpuji.”21 

 

Menurut al-Isfahani, ayat ini menegaskan bahwa hukum dalam Al-Qur’an bersifat 

abadi dan tidak mungkin dicabut. Ia menilai bahwa mengakui nasakh berarti mengakui 

adanya kebatilan dalam Al-Qur’an. Hukum Allah ditetapkan karena adanya maslahat 

atau mafsadat; sesuatu yang maslahat tidak mungkin berubah menjadi mafsadat. Oleh 

karena itu, ayat-ayat yang tampak bertentangan lebih tepat diselesaikan dengan takhsis 

(pengkhususan) atau tabdil (pemindahan hukum) ketimbang dengan nasakh. Muhammad 

Abduh dan Rashid Ridha mengikuti pandangan serupa: menolak nasakh dalam arti 

pembatalan hukum, tetapi mengakui adanya tabdil atau pengalihan hukum sesuai kondisi 

sosial.22 

c) Kelompok ulama yang mengkompromikan 

Selain itu, Ada juga tokoh yang berusaha mengambil jalan tengah dengan 

mengkompromikan perbedaan pandangan ini. Muhammad Abduh, misalnya, menolak 

nasakh dalam arti “pembatalan hukum”, namun menerima konsep at-tabdil (penggantian 

atau pemindahan hukum). Menurutnya, semua ayat Al-Qur’an tetap berlaku, tidak ada 

kontradiksi, tetapi ada kemungkinan hukum tertentu dialihkan penerapannya sesuai 

kondisi masyarakat. Quraish Shihab memiliki pandangan serupa, bahwa semua ayat Al-

Qur’an tetap berlaku, tetapi penerapan hukumnya bisa berbeda pada situasi yang berbeda. 

Dengan cara ini, perbedaan antara kelompok pendukung dan penolak dapat dijembatani, 

sehingga hukum Islam tetap relevan tanpa harus menegasikan otoritas ayat-ayat Al-

Qur’an.23  

Perdebatan ulama tentang nasikh-mansukh terbagi dalam tiga arus. Pertama, 

jumhur ulama mendukung adanya nasakh dengan dasar QS. al-Baqarah [2]:106, karena 

 
21https://quran.kemenag.go,id/  
22 Aksin Wijaya, Arah Baru Studi Ulum Al-Qur’an : Memburu Pesan Tuhan di Balik Fenomena 

Budaya (Yogyakarta: Pustaka Belajar, 2009), h. 60. 
23Rachmat Syafe’i, Pengantar Ilmu Tafsir (Bandung: Pustaka Setia, 2006), h. 20. Lihat juga M. 

Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an (Bandung: Mizan, 2013), h. 57. 

https://quran.kemenag.go,id/


Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora 

Vol. 4 No. 1, Desember 2025      

 

 

110 | Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah 
 

dipandang sebagai bentuk fleksibilitas syariat dalam menyesuaikan hukum dengan 

kondisi umat. Kedua, kelompok penolak seperti Abu Muslim al-Isfahani berpegang pada 

QS. Fushilat [41]:42 dan menilai bahwa nasakh menyalahi keabadian hukum Allah, 

sehingga kontradiksi antar ayat diselesaikan melalui takhsis atau tabdil. Ketiga, tokoh 

kompromis seperti Muhammad Abduh dan Quraish Shihab menolak penghapusan 

hukum, namun menerima pemindahan penerapan hukum sesuai konteks sosial. Dengan 

demikian, perbedaan pandangan ini menunjukkan adanya keragaman pendekatan 

hermeneutis dalam menjaga relevansi hukum Islam. 

Bentuk dan contoh Nasakh dalam Sunnah 

Salah satu aspek penting dalam memahami Sunah adalah menyadari bahwa tidak 

semua hukum yang terkandung di dalamnya bersifat statis. Dalam perjalanan dakwah 

Nabi Muhammad Saw, terdapat sejumlah ketentuan hukum yang mengalami perubahan 

sesuai dengan kondisi sosial dan kebutuhan umat. Perubahan ini tidak berarti adanya 

kontradiksi, melainkan menunjukkan adanya proses nasakh yang mengandung hikmah 

tarbawi atau pembinaan sekaligus metodologis dalam syariat Islam.24 

Contoh pertama adalah larangan ziarah kubur. Pada awalnya Rasulullah Saw 

melarang umatnya untuk melakukan ziarah kubur, dengan alasan agar umat yang baru 

masuk Islam terhindar dari praktik jahiliah yang bercampur dengan kemusyrikan. Namun 

setelah aqidah umat semakin kuat, Nabi Saw kemudian memperbolehkan ziarah kubur, 

bahkan menganjurkannya karena dapat mengingatkan manusia pada kematian.25 

Perubahan hukum ini menunjukkan bahwa nasakh dalam Sunah seringkali terkait dengan 

kesiapan mental dan spiritual umat,   Contoh ini sebagai bentuk naskh  antar hadis. 

Kedua, Contoh berikutnya adalah hukum terkait daging kurban. Pada masa-masa 

awal, Nabi  Saw melarang penyimpanan daging kurban lebih dari tiga hari, karena umat 

Muslim pada waktu itu masih menghadapi keterbatasan pangan dan banyak fakir miskin 

yang perlu dibantu. Namun ketika kondisi sosial-ekonomi umat semakin baik, larangan 

tersebut dicabut dan Nabi Saw membolehkan umat menyimpan daging kurban lebih 

lama.26 Pada kasus ini masuk kriteria kasus naskh sunah  dalam ibadah. Hal ini 

 
24Muhammad Affandi AR, Halimah Basri, dan Nasrullah bin Sapa, “Konsep Nasikh Mansukh 

dalam Sertifikasi Halal,” Jurnal Mushaf, 5.1 (2025), h. 61. https://mushafjournal.com/index.php/mj/article/ 

download/ 322/201/584.  
25Nurhaidi, “Ta’arud Hadis Tentang Ziarah Kubur Dalam Perspektif Empat Mazhab,” Jurnal 

Religia, 22.2 (2019), https://doi.org/10.28918/religia.v22i2.2068. 
26Lutfiah Putri Raimada, “DISTRIBUSI HEWAN QURBAN DALAM FATWA MUI NOMOR 

37 TAHUN 2019 MENURUT PANDANGAN ULAMA MAZHAB”, Skripsi (UIN Jakarta, 2023). 



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora  https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad  

Vol. 4 No. 1, Desember 2025    ISSN (online) 2964 9498 

 

Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah| 111  

 

menegaskan bahwa hukum Islam memiliki dimensi sosial yang sangat memperhatikan 

keadilan dan kemaslahatan. 

Kasus yang ketiga  yang cukup terkenal lainnya adalah praktik nikah mut‘ah. Pada 

awal dakwah Islam, praktik ini dibolehkan sebagai bentuk keringanan bagi kaum Muslim 

yang sedang dalam perjalanan jihad atau berada jauh dari keluarga. Namun kemudian, 

Nabi Saw secara tegas mengharamkan nikah mut‘ah untuk selamanya.27 Perubahan ini 

mencerminkan prinsip syariat dalam menjaga kehormatan dan keturunan, sekaligus 

menunjukkan bagaimana hukum Islam bisa bersifat temporer sebelum menetap pada 

ketentuan final. Kriteria ini tergolong pada kriteria nasakh dalam tasyri’. 

Selain itu, terdapat pula larangan penggunaan beberapa jenis bejana untuk minum 

yang semula diberlakukan Nabi Saw. Larangan ini pada mulanya bertujuan mencegah 

umat dari kebiasaan minum minuman keras yang masih marak saat itu. Namun setelah 

keimanan umat semakin kokoh dan larangan khamr ditegakkan secara tegas, penggunaan 

bejana-bejana tersebut kembali diperbolehkan.28 Ini menunjukkan bahwa aspek nasakh 

dalam Sunah juga berfungsi sebagai strategi edukatif. Kriteria ini tergolong Nasakh 

dalam sosial-adat. 

Contoh terakhir adalah qiyamul-lail. Pada awalnya, ibadah ini diwajibkan bagi 

kaum Muslimin sebagai sarana pembinaan spiritual. Namun kemudian kewajiban 

tersebut diringankan menjadi sunah, sehingga tetap dianjurkan tetapi tidak 

memberatkan.29 Hal ini memperlihatkan bagaimana Islam menyeimbangkan antara 

tuntutan spiritual dan keringanan bagi umat. Kriteria bentuk naskh dalam ibadah.  

Dari berbagai contoh di atas, dapat dipahami bahwa nasakh dalam Sunnah 

merupakan bentuk dinamika hukum Islam yang penuh hikmah. Ia menunjukkan 

fleksibilitas syariat dalam merespons situasi sosial, sekaligus menegaskan bahwa tujuan 

utama hukum Islam adalah menjaga kemaslahatan umat. 

Implikasi Nasakh dalam Sunnah terhadap hukum Islam 

Terdapat banyak implikasi naskah dalam sunah, dan tentunya hal ini memiliki 

dampak pada keberlangungan hukum  Islam, diantaranya  Pertama,  menunjukkan prinsip 

 
27 Siti Desi Hidayati, “Problematika Hukum Nikah Mut’ah Dalam Perspektif Hadis Mansukh,” 

Jurnal al-Mahkamah Islamic Law, 1.1 (2023), h. 25-27. https://al-

mahkamah.my.id/index.php/i/article/view/6/4  
28Muslim bin Al-Hajjaj, Shahih Muslim (al-Riyad: Dar Al-Hadarah li Al-Nasyri wa Al-Tauzi, 

2015), h 1180. 
29Syaeful Rokim, “Peta Nasikh dan Mansukh dalam al-Qur’an al-Karim,” Jurnal Al-Tadabbur, 

05.02 (2020).\h. 312. https://jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/alt/article/view/1057/653 

https://al-mahkamah.my.id/index.php/i/article/view/6/4
https://al-mahkamah.my.id/index.php/i/article/view/6/4
https://jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/alt/article/view/1057/653


Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora 

Vol. 4 No. 1, Desember 2025      

 

 

112 | Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah 
 

tadarruj al-tasyri‘, yakni proses bertahap dalam penetapan hukum. Syariat Islam tidak 

datang sekaligus, melainkan secara bertahap sesuai dengan tingkat kesiapan umat. Proses 

bertahap ini dapat dilihat dalam pengharaman proses pengharaman khamr yang dimulai 

dari isyarat ketidakbaikannya, kemudian larangan mendekati salat dalam keadaan mabuk, 

hingga akhirnya diharamkan secara total. Konsep ini menunjukkan bahwa syariat 

memperhatikan kondisi sosial-psikologis umat dalam menerima beban hukum.30 Al-

Suyūṭī  menegaskan bahwa tadarruj merupakan bentuk rahmat Allah kepada manusia 

karena hukum disampaikan sesuai kemampuan.  

Implikasi kedua adalah pembentukan metodologi ijtihad. Nasakh dalam Sunah 

menuntut para ulama untuk memperhatikan aspek kronologi hadis sebelum menetapkan 

suatu hukum. Dengan mengetahui mana hadis yang datang lebih awal dan mana yang 

datang kemudian, seorang mujtahid dapat membedakan antara yang nasikh dan mansukh. 

Tanpa memperhatikan aspek ini, seseorang berisiko menetapkan hukum yang sudah tidak 

berlaku. Imam al-Syāfi‘ī dalam al-Risālah menegaskan bahwa istidlāl dengan hadis tidak 

boleh dilakukan tanpa memastikan status hukum hadis tersebut, termasuk apakah ia 

bersifat nasikh atau mansukh.31 

Ketiga, pemahaman nasakh membantu menghindarkan adanya kontradiksi 

hukum. Banyak hadis yang secara lahiriah tampak bertentangan, padahal bila dikaji 

dengan metode nasakh dan dengan memperhatikan hierarki dalil, kontradiksi itu akan 

terselesaikan. Misalnya, larangan ziarah kubur yang kemudian diperbolehkan 

menunjukkan bahwa kontradiksi tersebut bersifat temporer, hingga datang dalil yang 

menghapus hukum sebelumnya. Menurut  Ibn Qudāmah  dalam Rawḍat al-Nāẓir 

menegaskan bahwa menjaga koherensi hukum syariat hanya mungkin dilakukan dengan 

memahami mekanisme nasikh-mansukh32. 

Keempat, nasakh dalam Sunah juga memberikan kemudahan bagi hukum Islam. 

Perubahan atau penghapusan hukum dalam Sunnah menjadi bukti bahwa syariat mampu 

menyesuaikan diri dengan perkembangan umat serta dinamika sosial. Hal ini 

menegaskan bahwa hukum Islam tidak bersifat kaku, melainkan tetap hidup dan relevan 

 
30‘Abd Al-Raḥmān bin Al-Kamāl bin Abū Bakar bin Muḥammad bin Sābiq Al-Suyūṭī, Jilid II, Al-

Itqān fī ‘Ulūm AlQur’ā, h. 21. 
31Fahmi Andaluzi dan Dkk, “Kehujjahan hadis ahad dan implikasinya terhadap nasikh mansukh,” 

Jurnal Tajdid, 23.2 (2024), h. 20. https://tajdid.uinjambi.ac.id/index.php/tajdid/article/view/460/211 
32Ibn Qudamah, Rawḍat al-Nāẓir wa Junnat al-Munāẓir (Riyadh: Maktabah al-Ma’arif, 1992), h. 

230. 

https://tajdid.uinjambi.ac.id/index.php/tajdid/article/view/460/211


Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora  https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad  

Vol. 4 No. 1, Desember 2025    ISSN (online) 2964 9498 

 

Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah| 113  

 

sepanjang zaman. Al-Zarkashī dalam al-Baḥr al-Muḥīṭ menyatakan bahwa nasakh 

merupakan salah satu bukti kemampuan hukum Islam untuk beradaptasi dengan 

perubahan situasi sosial tanpa keluar dari prinsip dasarnya.33 Dalam kajian kontemporer, 

Fazlur Rahman juga menekankan bahwa konsep nasakh dan pola penetapan hukum yang 

bertahap merupakan bukti historis bahwa syariat Islam bersifat adaptif terhadap 

perubahan masyarakat.34 

 

Implikasi Nasakh dalam sunnah terhadap tafsir al-Qur’an 

Al-Qur’an dan al-Sunah memiliki keterkaitan  satu sama lain, keterkaitan 

keduanya tidak terlepas dari keberadaan ilmu nasikh dan mansukh. tentunya ilmu nasikh 

dan mansukh  memiliki implikasi dalam Sunah diantaranya, pertama,  keberadaan Sunah 

dalam membantu menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an yang masih bersifat umum. Banyak 

ayat hukum diturunkan dalam bentuk global (mujmal) sehingga membutuhkan 

penjelasan melalui hadis. Misalnya, perintah salat dalam Al-Qur’an hanya disebut secara 

umum tanpa rincian jumlah rakaat dan tata cara pelaksanaannya. Melalui Sunah, rincian 

tersebut dijelaskan, bahkan beberapa ketentuannya berubah seiring perkembangan 

syariat, seperti perubahan arah kiblat dari Baitul Maqdis ke Ka‘bah (Q.S. al-Baqarah [2]: 

144). Perubahan tersebut dipahami melalui Sunah Nabi Muhammad Saw  yang menjadi 

penjelas praktis bagi ayat Al-Qur’an.35 

 Kedua, Sunah dengan unsur nasakh juga berperan memperjelas makna ayat 

hukum sehingga mufasir tidak salah dalam memahami teks Al-Qur’an. Sebagai contoh, 

ayat tentang larangan mendekati salat dalam keadaan mabuk (Q.S. al-Nisā’ [4]: 43) pada 

mulanya dipahami sebagai kebolehan khamr di luar waktu salat. Namun melalui Sunnah, 

diketahui bahwa hukum tersebut kemudian dihapus dengan larangan total terhadap 

khamr. Dalam hal ini, hadis yang menjelaskan nasakh mempertegas makna ayat sehingga 

mufasir dapat memahami urutan hukum secara benar.36 

 
33 Al-Zarkasyi, Al-Baḥr al-Muḥīṭ fī Uṣūl al-Fiqh (Kuwait: Wizārat al-Awqāf wa al-Shu’ūn al-

Islāmiyyah, 1994), h. 200. 
34Fadzlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: 

University of Chicago Press, 1982), h. 260. 
35 ‘Abd Al-Raḥmān bin Al-Kamāl bin Abū Bakar bin Muḥammad bin Sābiq Al-Suyūṭī, Jilid II, 

Al-Itqān fī ‘Ulūm AlQur’ā, h. 25. 
36Abū ‘Ubaid al-Qāsim ibn Sallām, Kitāb al-Nāsikh wa al-Mansūkh (Beriut: Dar Al-Kutub Al-

Ilmiyah, 1987), h. 42. 



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora 

Vol. 4 No. 1, Desember 2025      

 

 

114 | Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah 
 

Ketiga, Implikasi lain adalah bahwa nasakh dalam Sunah menunjukkan bahwa 

tafsir Al-Qur’an tidak bisa dilepaskan dari studi hadis. Para mufasir klasik seperti al-

Ṭabarī dalam Jāmi‘ al-Bayān selalu merujuk pada riwayat hadis, termasuk hadis nasikh 

dan mansukh, untuk menjelaskan ayat-ayat hukum. Hal ini menegaskan bahwa 

memahami Al-Qur’an tanpa mempertimbangkan hadis akan menghasilkan pemahaman 

yang berpotensi keliru. Misalnya, penafsiran ayat warisan (Q.S. al-Nisā’ [4]: 11-12) 

sangat dipengaruhi oleh hadis-hadis Nabi Muhammad Saw  yang merinci bagian ahli 

waris dan kasus-kasus tertentu yang tidak disebutkan secara eksplisit dalam ayat.37 

 Keempat,   keberadaan nasakh dalam Sunah membuka ruang dialog yang erat 

antara ‘ulūm al-Qur’an dan ‘ulūm al-ḥadīth dalam menjelaskan ayat-ayat hukum. 

Keduanya saling melengkapi: Al-Qur’an memberikan prinsip dasar, sementara Sunnah 

menjelaskan, merinci, bahkan terkadang menghapus atau mengganti ketentuan 

sebelumnya. Dengan demikian, studi tafsir hukum Islam menuntut pendekatan integratif 

yang menggabungkan analisis ayat dengan kajian hadis. Seperti yang ditegaskan oleh 

Kamal, keterkaitan antara Al-Qur’an dan Sunnah tidak dapat dipisahkan karena keduanya 

merupakan satu kesatuan dalam pembentukan hukum dan penafsiran.38  

Kesimpulan 

Nasakh dalam Sunah merupakan fenomena penting dalam sejarah pembentukan 

hukum Islam yang menunjukkan bahwa hukum syariat tidak bersifat statis, melainkan 

dinamis dan adaptif terhadap kondisi sosial umat. Contoh-contoh nasakh dalam 

Sunnah—seperti larangan ziarah kubur, hukum daging kurban, nikah mut‘ah, 

penggunaan bejana minum khamar, serta kewajiban qiyam al-lail—menunjukkan adanya 

prinsip tadarruj (bertahap) dan hikmah syariat dalam menjaga kemaslahatan umat. Dari 

sisi metodologis, pemahaman nasakh sangat penting bagi ulama fiqh dan tafsir agar tidak 

terjadi kesalahpahaman dalam menetapkan hukum. Dari sisi tafsir, hadis yang 

mengandung unsur nasakh membantu menjelaskan ayat-ayat Al-Qur’an yang bersifat 

global, sehingga memudahkan mufassir memahami maksud hukum secara tepat. Dengan 

demikian, studi tentang nasakh dalam Sunnah berimplikasi besar bagi pengembangan 

hukum Islam dan tetap relevan dalam menjawab persoalan kontemporer. 

 

 
37Muhammad Ibnu Jarir Al-Tabari, Jami’ Al-Bayan fi Ta’wil Al-Qur’an, Jilid IV (Beirut: Dar Al-

Kutub Al-Ilmiyah, 1999), h. 112. 
38Mohammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence, h. 206. 



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora  https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad  

Vol. 4 No. 1, Desember 2025    ISSN (online) 2964 9498 

 

Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah| 115  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora 

Vol. 4 No. 1, Desember 2025      

 

 

116 | Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Andalusi, Fahmi, et al. “Kehujjahan Hadis Ahad dan Implikasinya terhadap Nasikh 

Mansukh.” Jurnal Tajdid 23, No. 2 (2024).  

Al-Anshari, Zakaria. Al-Durar al-Lawāmi‘ fī Sharḥ Jam‘ al-Jawāmi‘. Madinah: Al-

Jāmi‘ah al-Madīnah al-Islāmiyyah, 2008. 

Al-Hajjaj, Muslim ibn. Ṣaḥīḥ Muslim. Riyadh: Dār al-Ḥaḍārah li al-Nashr wa al-Tawzī‘, 

2015. 

Al-Hamdani, Abū Bakr Muḥammad ibn Mūsā al-Ḥāzimī. Al-I‘tibār fī al-Nāsikh wa al-

Mansūkh min al-Āthār. Mesir: Idārah al-Ṭibā‘ah al-Munīrah, n.d. 

Al-Jawziyyah, Ibn Qayyim. I‘lām al-Muwaqqi‘īn ‘an Rabb al-‘Ālamīn. Beirut: Maktabah 

al-Kulliyyāt al-Azhariyyah, 1969. 

———. I‘lām al-Muwaqqi‘īn. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1991. 

Al-Qaṭṭān, Mannā‘. Mabāḥith fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Kairo: Maktabah Wahbah, n.d. 

Al-Silmī, ‘Āwidh. Uṣūl al-Fiqh alladhī Lā Yasa‘ al-Faqīh Jahluhu. Riyadh: Dār al-

Tadmīriyyah, 2005. 

Al-Suyūṭī, ‘Abd al-Raḥmān ibn Abī Bakr. Al-Itqān fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Kairo: Dār al-

Salām, 2008. 

Al-Syāfi‘ī, Muḥammad ibn Idrīs. Al-Risālah. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990. 

Al-Ṭabarī, Muḥammad ibn Jarīr. Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān. Vol. 6. Beirut: 

Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1999. 

Al-Zarkashī. Al-Baḥr al-Muḥīṭ fī Uṣūl al-Fiqh. Kuwait: Wizārat al-Awqāf wa al-Shu’ūn 

al-Islāmiyyah, 1994. 

Al-Zuḥaylī, Wahbah. Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī. Damaskus: Dār al-Fikr, 1986. 

AR, Muhammad Affandi, Halimah Basri, dan Nasrullah bin Sapa. “Konsep Nasikh 

Mansukh dalam Sertifikasi Halal.” Jurnal Mushaf 5, No. 1 (2025). 

Hidayati, Siti Desi. “Problematika Hukum Nikah Mut‘ah dalam Perspektif Hadis 

Mansukh.” Al-Mahkamah: Islamic Law Journal 1, No. 1 (2023). 

Kamali, Mohammad Hashim. Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge: Islamic 

Texts Society, 1991. 

Nurhaidi. “Ta‘ārud Hadis tentang Ziarah Kubur dalam Perspektif Empat Mazhab.” 

Jurnal Religia 22, no. 2 (2019). https://doi.org/10.28918/religia.v22i2.2068. 

Qudāmah, Ibn. Rawḍat al-Nāẓir wa Junnat al-Munāẓir. Riyadh: Maktabah al-Ma‘ārif, 

1992. 

Quṭb, Sayyid. Fī Ẓilāl al-Qur’ān. Beirut: Dār al-Shurūq, 2003. 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

Chicago: University of Chicago Press, 1982. 

Raimada, Lutfiah Putri. “Distribusi Hewan Qurban dalam Fatwa MUI Nomor 37 Tahun 

2019 Menurut Pandangan Ulama Mazhab.” Skripsi, UIN Jakarta, 2023. 

Rokim, Syaeful. “Peta Nasikh dan Mansukh dalam al-Qur’an al-Karim.” Jurnal Al-

Tadabbur 5, no. 2 (2020). 

Ṣābūnī, Muḥammad ‘Alī. Rawā’i‘ al-Bayān fī Tafsīr Āyāt al-Aḥkām min al-Qur’ān. 

Damaskus: Maktabah al-Ghazālī, 1980. 

Sallām, Abū ‘Ubayd al-Qāsim ibn. Kitāb al-Nāsikh wa al-Mansūkh. Beirut: Dār al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah, 1987. 

Shihab, M. Quraish. Membumikan Al-Qur’an. Bandung: Mizan, 2013. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta, 2019. 

Sutrisno, Edy. Metodologi Penelitian: Pendekatan Praktis dalam Penelitian Sosial dan 

Pendidikan. Cirebon: Refika Aditama, 2009. 

https://doi.org/10.28918/religia.v22i2.2068


Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora  https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad  

Vol. 4 No. 1, Desember 2025    ISSN (online) 2964 9498 

 

Teguh Arafah Julianto, dkk: Nasakh dalam Sunnah| 117  

 

Syafe‘i, Rachmat. Pengantar Ilmu Tafsir. Bandung: Pustaka Setia, 2006. 

Wahab, Husni. “Teori Nasakh Mansukh dalam Penetapan Hukum Syariat Islam.” Jurnal 

Annaba 4, No. 2 (2018). 

Wijaya, Aksin. Arah Baru Studi Ulum al-Qur’an: Memburu Pesan Tuhan di Balik 

Fenomena Budaya. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2009. 

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2008. 

 

 

 
 


