Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof dalam Pengelolaan Sumber Daya Air
dan Sampah di Pondok Pesantren Sirojul Ulum Semanding

M. Miftahun Najib
IAI Hasanuddin Pare Kediri
mrajiiibljxr@gmail.com

M. Ulil Abshor
IAI Hasanuddin Pare Kediri
ulilabshor91@gmail.com

Abstrak: Penelitian ini membahas resepsi ayat-ayat taharah (kesucian) dan israf (berlebihan)
dalam praktik pengelolaan sumber daya air dan sampah di Pondok Pesantren Sirojul Ulum
Semanding. Penelitian ini berangkat dari adanya kecenderungan bahwa pemahaman santri
terhadap ayat-ayat al-Qur’an sering kali hanya berada pada tataran teoritis, sehingga diperlukan
kajian mengenai bagaimana ayat-ayat tersebut direspons dan diimplementasikan dalam
kehidupan sehari-hari. Penelitian ini menggunakan pendekatan Living Qur’an, dengan metode
kualitatif-deskriptif melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa resepsi ayat taharah tercermin dalam upaya menjaga kebersihan lingkungan
pesantren, penghematan air dalam berwudhu, serta edukasi tentang pentingnya kesucian dalam
ibadah. Adapun resepsi ayat israf tampak dalam praktik pengurangan sampah, penggunaan
barang secara proporsional, serta pengelolaan limbah dengan prinsip keberlanjutan. Resepsi
tersebut tidak hanya bersifat tekstual, tetapi juga fungsional dan praktis, sehingga melahirkan
etika ekologis berbasis nilai-nilai al-Qur’an. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa
pesantren memiliki peran strategis dalam menginternalisasi ajaran al-Qur’an terhadap pola hidup
yang bersih, hemat, dan berkelanjutan

Kata Kunci: Taharah, Israf, Pengelolaan Lingkungan Pesantren.

Abstract: This study examines the reception of Qur’anic verses on taharah (purification) and
israf (wastefulness) in the management of water resources and waste at Sirojul Ulum Islamic
Boarding School in Semanding. The research is based on the observation that santri’s
understanding of Qur’anic teachings often remains theoretical, thus requiring a study on how
these verses are received and practiced in daily life. This study employs the Living Qur’an
approach with a qualitative-descriptive method through observation, interviews, and
documentation. The findings indicate that the reception of taharah is reflected in maintaining
environmental cleanliness, conserving water during ablution, and promoting awareness of purity
in worship practices. Meanwhile, the reception of isrdf is manifested in waste reduction,
proportional use of goods, and sustainable waste management. This reception is not only textual
but also functional and practical, forming an ecological ethic rooted in Qur’anic values.
Therefore, this research emphasizes the strategic role of Islamic boarding schools in
internalizing Qur anic teachings towards a clean, efficient, and sustainable lifestyle.

Keywords: Taharah, Israf, Environmental Management Islamic Boarding School.

118 | M. Miftahun Najib dan M. Ulil Abshor: Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof


mailto:mrajiiibljxr@gmail.com
mailto:ulilabshor91@gmail.com

Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

Pendahuluan

Lingkungan pondok pesantren merupakan arena praktik keagamaan sekaligus
ruang sosial-ekologis yang unik: selain berfungsi sebagai lembaga pendidikan agama,
pesantren juga menuntut pengelolaan sumber daya sehari-hari khususnya air dan sampah
yang berkelanjutan untuk menjamin kesehatan, kebersihan, dan kelangsungan aktivitas
ibadah serta pendidikan. Di Pondok Pesantren Sirojul Ulum Semanding, seperti pada
banyak pesantren modern lainnya, kebutuhan air untuk bersuci (thoharoh), wudhu,
mandi, serta pemenuhan kebutuhan sanitasi menjadi aspek sentral dalam kehidupan
pesantren; sementara timbunan sampah organik dan anorganik kerap menuntut strategi
pengelolaan yang sistematis dan kontekstual.

Thaharah, yang secara bahasa mempunyai arti bersih atau suci dari kotoran, yang
merupakan salah satu konsep fundamental dalam ajaran Islam. Dalam konteks syariat,
thaharah mencakup upaya membersihkan diri, pakaian, dan tempat dari hadas dan najis,
sebagaimana yang ditetapkan dalam hukum Islam. Lebih dari sekadar kebersihan
lahiriah, akan tetapi thaharah juga menekankan kesucian batiniah yang menjadi syarat
sahnya pelaksanaan berbagai ibadah, terutama shalat. Tanpa thaharah, ibadah seperti
shalat tidak akan diterimaoleh Allah SWT!.

Secara terminologis, kata israf berasal dari akar kata asrafa yang berarti
“melampaui batas” atau “berlebih-lebihan”. Al-Qur’an menyebut istilah ini dalam
beberapa ayat, antara lain QS. Al-A‘raf [7]: 31 “... makan dan minumlah, tetapi jangan
berlebih-lebihan, sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang berlebih-
lebihan (al-musrifin).” Ayat ini menegaskan bahwa perilaku konsumsi hendaknya
didasarkan pada kebutuhan, bukan keinginan yang tidak terkendali?.

Secara teologis, ajaran al-Qur’an dan Hadis memuat prinsip-prinsip yang relevan
untuk pedoman pengelolaan sumber daya alam. Konsep thoharoh menempatkan air
sebagai sarana ritual yang harus dihormati dan dipergunakan sesuai ketentuan syariat,
sedangkan larangan terhadap israf (pemborosan/berlebih-lebih) memberikan pijakan

normatif untuk praktik konservasi air dan pengurangan limbah®. Konteks pesantren

! Jamaluddin, “Figh Al-Bi’ah Ramah Lingkungan; Konsep Thaharah Dan Nadhafah Dalam
Membangun Budaya Bersih,” Jurnal Pemikiran Keislaman, 29.2 (2018), 324—46

2 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Vol. 5 (Jakarta: Lentera Hati, 2005), 421.

3 Meliana Esmiralda Wijaya dkk.” Konsep tabdzir dan Israf dalam Al-qur’an”. Jurnal Kajian
Agama Islam, Vol 9 (1), Tahun 2025

M. Miftahun Najib dan M. Ulil Abshor: Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof | 119



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

membutuhkan konvergensi antara pemahaman tekstual (resepsi ayat-ayat thoharoh dan
israf) dengan praktik manajerial sehari-hari. Banyak studi tentang pengelolaan sampah
dan air di pesantren Indonesia menunjukkan bahwa intervensi berbasis edukasi santri
(mis. pendekatan 3R: reduce, reuse, recycle), pembangunan infrastruktur sederhana
(penyediaan instalasi air bersih, septic tank yang layak, sistem pemanenan air hujan),
serta pengelolaan bank sampah di pesantren telah terbukti meningkatkan kebersihan
lingkungan dan memberikan manfaat ekonomi sosial bagi komunitas pesantren®.

Namun implementasi yang efektif seringkali bergantung pada cara pesantren
menerapkan dan menginternalisasi nilai-nilai agama terkait thoharoh dan larangan israf
ke dalam kebijakan dan praktik harian. Dalam konteks kehidupan sosial, israf memiliki
dampak ekologis yang signifikan. Perilaku pemborosan air, listrik, dan makanan, atau
kebiasaan menghasilkan sampah tanpa pengelolaan yang benar, dapat berkontribusi
terhadap kerusakan lingkungan dan kelangkaan sumber daya. Karena itu, sejumlah
peneliti kontemporer menyatakan bahwa larangan israf dapat dijadikan sebagai dasar
etika lingkungan berbasis Islam, yang mengarahkan manusia untuk hidup hemat,
bertanggung jawab, dan berkelanjutan®.

Dalam konteks lembaga pendidikan Islam seperti pesantren, pemahaman dan
internalisasi nilai thoharoh dan isrdf menjadi sangat penting. Pesantren, sebagai institusi
yang membina ribuan santri dengan rutinitas ibadah yang menggunakan air secara
intensif (seperti wudhu dan mandi), memiliki peran strategis dalam menanamkan
kesadaran anti-pemborosan sejak dini. Upaya penghematan air, pengurangan sampah,
dan penerapan gaya hidup sederhana merupakan bentuk konkret penerapan ajaran anti-
israf dalam praktik sehari-hari.

Penelitian ini bermaksud memetakan resepsi teks-teks religius (ayat al-Qur’an
dan hadis yang berkaitan dengan bersuci dan larangan pemborosan) oleh pengelola dan
santri di Sirojul Ulum Semanding, serta menganalisis bagaimana resepsi tersebut
diterjemahkan atau tidaknya ke dalam praktik pengelolaan sumber daya air dan
pengelolaan sampah. Fokus penelitian meliputi pemahaman normatif tentang thoharoh

dan israf pada level pesantren; Praktik konkret penghematan dan alokasi air untuk

4 Badrus Zaman dkk. “ Pengelolaan Sampah Di Lingkungan Pondok Pesantren Attauhiddiyah
Giren Talang Kabupaten Tegal : Studi pengelolaan sampah di lingkungan pondok pesantren”. Jurnal
Pasopati (2021)

5> Nur Rohman, “Konsep Israf dan Relevansinya terhadap Etika Konsumsi dalam Islam,” Jurnal
Kajian Islam, Vol. 7 No. 1 (2023): 5467

120 | M. Miftahun Najib dan M. Ulil Abshor: Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

keperluan ritual dan non-ritual, Mekanisme pengelolaan sampah (pengumpulan,
pemilahan, pemanfaatan) dan relevansinya dengan prinsip anti-israf, Hambatan dan
potensi penguatan praktik berkelanjutan berbasis nilai-nilai Islam.°

Kajian ini mengambil perspektif interdisipliner yaitu menggabungkan tafsir teks
(hermeneutika), studi kebijakan lembaga pesantren, dan observasi praktik lingkungan
dengan tujuan memberikan rekomendasi yang bersifat teoritis sekaligus aplikatif untuk
pengelolaan sumber daya di lingkungan pesantren. Dengan demikian, kajian tentang
resepsi dan implementasi konsep thoharoh dan israf sangat relevan untuk diteliti,
khususnya dalam konteks pengelolaan sumber daya air dan sampah di lingkungan
pesantren, untuk melihat bagaimana nilai-nilai Islam menghasilkan tindakan ekologis

yang berkelanjutan dan bermakna.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan orientasi
interdisipliner, yang memadukan studi teks keagamaan dan kajian sosial-ekologis di
lingkungan pondok pesantren. Pendekatan ini dipilih karena permasalahan yang dikaji
tidak hanya bersifat normatif-teologis (pemaknaan ayat dan hadis tentang thoharoh dan
israf), tetapi juga empiris, yakni berkaitan dengan praktik pengelolaan sumber daya air
dan sampah dalam konteks kehidupan pesantren. Secara epistemologis, penelitian ini
berangkat dari paradigma Living Qur’an, yakni upaya memahami bagaimana teks-teks
Al-Qur’an diresepsi, diinternalisasi, dan diwujudkan dalam tindakan sosial masyarakat
Muslim. Dalam konteks ini, pondok pesantren dipandang sebagai ruang sosial-
keagamaan tempat nilai-nilai keislaman hidup, berinteraksi, dan membentuk perilaku
ekologis yang khas. Dalam proses analisis, peneliti juga menerapkan perspektif Living
Qur’an untuk menelusuri dinamika interaksi antara teks (wahyu), konteks (lingkungan

pesantren), dan praksis (tindakan ekologis).

® Natrisia Hutagalung, “Islam and the Environment: A Conceptual Analysis Based on The Qur'an
and Hadith “. Journal Islamic Studies, Vol. 15 No. 5 (2024), 67

M. Miftahun Najib dan M. Ulil Abshor: Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof | 121



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

Hasil Pembahasan
A. Konteks Kajian dan Relevansi Resepsi Ayat

1. Latar belakang pentingnya pengelolaan lingkungan di pondok pesantren

Pondok pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional memiliki peran
strategis dalam membentuk karakter, spiritualitas, dan perilaku sosial santri. Di samping
menjadi pusat pembelajaran agama, pesantren juga merupakan ruang kehidupan komunal
yang di dalamnya berlangsung kegiatan sosial, ibadah, dan aktivitas keseharian secara
intensif. Dengan demikian, pesantren tidak hanya berfungsi sebagai lembaga transfer
ilmu, namun juga sebagai ruang pembudayaan nilai termasuk nilai-nilai kepedulian
terhadap lingkungan.” Pengelolaan lingkungan di pondok pesantren menjadi isu penting
seiring meningkatnya kepadatan santri dan intensitas aktivitas sehari-hari yang
berpotensi mempengaruhi kualitas sanitasi, sumber air, dan sistem pengelolaan sampah.
Tidak jarang pesantren memiliki jumlah penghuni yang cukup besar, sehingga kebutuhan
sanitasi, air bersih, dan manajemen sampah menjadi tantangan tersendiri. Dalam konteks
ini, praktik kebersihan (thaharah) dan pelarangan sikap berlebihan (israf) dalam
penggunaan air menjadi sangat relevan untuk dikaji sebagai bagian dari implementasi

nilai-nilai Al-Qur’an dalam kehidupan santri.?

Al-Qur’an memberikan penekanan yang kuat terhadap pentingnya kebersihan dan
kesucian sebagai bagian dari syarat sahnya ibadah. Ayat-ayat mengenai thaharah
mengatur bagaimana seorang Muslim menjaga kebersihan diri dan lingkungannya
sebagai manifestasi ketaatan kepada Allah. Selain itu, Al-Qur’an juga menegaskan
larangan israf (berlebih-lebihan), termasuk dalam konteks penggunaan air dan perlakuan
terhadap alam. Hal ini sejalan dengan prinsip etika lingkungan yang mendorong
keseimbangan dan keberlanjutan.’ Pondok Pesantren Sirojul Ulum Semanding sebagai
lembaga pendidikan Al-Qur’an (fahfidz) memiliki kultur disiplin ibadah dan praktik
harian santri yang sangat kuat. Sehingga, internalisasi nilai kebersihan dan efisiensi
dalam penggunaan sumber daya alam sangat relevan untuk diteliti. Pengelolaan air

wudhu yang efisien, sarana sanitasi yang terjaga, serta pengelolaan sampah yang lebih

7 Zamakhsyari Dhofier, ”Tradisi Pesantren (Jakarta: LP3ES, 2015), 72.

8 Fathurrahman, “Sanitasi Lingkungan Pesantren dan Tantangan Modernisasi”, Jurnal Pendidikan
Islam, Vol. 9, No. 2 (2021), 76

® M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah (Jakarta: Lentera Hati, 2012) Jilid 3, 221.

122 | M. Miftahun Najib dan M. Ulil Abshor: Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

terorganisir merupakan bagian dari wujud resepsi (penerimaan dan penghayatan) ayat-

ayat thoharoh dan isrof dalam kehidupan sehari-hari santri.'®

2. Hubungan antara Dimensi Ibadah (Thoharoh) dan Etika Sosial-Ekologis
(Israf)

Dalam perspektif Islam, dimensi ibadah tidak hanya berhubungan dengan ritual
formal, tetapi juga berkaitan erat dengan etika sosial dan ekologis yang mengatur
hubungan manusia dengan lingkungannya. Thoharoh sebagai aspek fundamental dalam
ibadah memiliki keterkaitan langsung dengan perilaku keseharian, termasuk bagaimana
seseorang memperlakukan sumber daya alam yang menjadi sarana pelaksanaan ibadah
tersebut. Sementara itu, konsep isrdf memberikan batasan moral terhadap penggunaan
dan pemanfaatan sumber daya tersebut agar tidak terjerumus pada tindakan pemborosan

dan kerusakan lingkungan'!.

Di sisi lain, Al-Qur’an secara tegas melarang tindakan israf. Allah berfirman

dalam QS. Al-A’raf (7): 31:

P4 o

4 N B D15 28 V5 155405 15K s ¥ ale iy ik 23l e
G0

"Artinya: Wahai anak cucu Adam, pakailah pakaianmu yang indah pada

setiap (memasuki) masjid dan makan serta minumlah, tetapi janganlah

berlebihan. Sesungguhnya Dia tidak menyukai orang-orang yang
berlebihan.”

Ayat ini menunjukkan bahwa perilaku berlebih-lebihan dalam konsumsi baik
makanan, minuman, maupun air merupakan tindakan yang bertentangan dengan ajaran
Islam. Sehingga, setiap tindakan kebersihan (thoharoh) harus dilakukan dengan
kesadaran ekologis, yakni tidak merusak lingkungan dan tidak menghambur-hamburkan
sumber daya'?. Sehingga hendaknya kita sebagai seorang muslim menahan diri untuk
tidak menghambur-hamburkan segala sesuatu. Dalam ranah Living Qur’an, relasi antara

thoharoh dan larangan isrdf menunjukkan bahwa Al-Qur’an sedang dihidupkan dalam

10 Abdul Basit, “Living Qur’an: Pendekatan dalam Kajian Al-Qur’an Kontemporer,” Jurnal Studi
1Imu-ilmu Al-Qur’an dan Hadis, Vol. 18, No. 2 (2019), 78

""" Ahmad Syafii Maarif, ’Islam dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan”, Jakarta:
Mizan, 2011, 132.

12 Muhsin Labib, “Etika Lingkungan dalam Islam,” Jurnal Filsafat Islam, Vol. 6 No. 1 (2020), 90

M. Miftahun Najib dan M. Ulil Abshor: Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof | 123



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

tindakan nyata. Kesalehan seorang santri tidak hanya tampak saat ia menjalankan ibadah,
tetapi juga pada bagaimana ia mengelola air, merawat lingkungan, membuang sampah
dengan benar, dan menjaga kebersihan pesantren. Oleh karena itu, pengamalan ayat-ayat
thoharoh dan isrof di pesantren Sirojul Ulum Semanding menjadi bentuk nyata

perwujudan ibadah dengan etika ekologis yang berkelanjutan.

B. Landasan Konseptual Ayat Thoharoh
1. Definisi Thoharoh dalam Perspektif Figh

Secara etimologis, istilah thoharoh (ijtéjai\) berasal dari kata tahura — yathuru yang

berarti bersih, suci, dan terbebas dari kotoran atau najis'®. Dalam konteks syariat Islam,
thoharoh merujuk pada keadaan seorang Muslim yang terbebas dari hadas, baik hadas
kecil maupun hadas besar dan najis, sehingga ia layak atau sah untuk melaksanakan
ibadah tertentu, khususnya shalat. Oleh karena itu, thoharoh tidak hanya bermakna
kebersihan fisik, tetapi juga kesucian spiritual yang menjadi prasyarat pelaksanaan
ibadah. Imam al-Nawawi menjelaskan dalam kitab A/-Majmii’ Syarh al-Muhadzdzab
bahwa thoharoh merupakan salah satu syarat sahnya shalat dan tidak dapat digantikan
selama masih memungkinkan untuk dilakukan. Hal ini menunjukkan pentingnya
thoharoh dalam dimensi ibadah seorang Muslim'*.

Ulama figh mengklasifikasikan thoharoh menjadi dua bentuk utama, yaitu:
pertama, Thoharoh dari hadas, Thoharoh dari hadas dilakukan melalui ibadah wudhu,
tayammum, atau mandi wajib. Hadas kecil dihilangkan dengan wudhu. Hadas besar
dihilangkan dengan mandi janabah. Tayammum sebagai pengganti penggunaan air ketika
air tidak tersedia atau penggunaan air membahayakan. Kedua Thoharoh dari najis,
Thoharoh dari najis dilakukan dengan membersihkan benda atau tubuh dari najis yang
melekat, baik najis hukmiyyah (secara hukum dianggap najis meskipun tidak terlihat)
maupun najis ‘ainiyyah (najis yang terlihat wujudnya seperti kotoran).'>

Thoharoh menjadi fondasi dalam praktik ibadah seperti shalat, karena kondisi
suci merupakan syarat sahnya shalat. Hal ini ditegaskan dalam berbagai ayat al-Qur’an,

di antaranya:

13 Ibnu Manzur, Lisan al- ‘Arab, Beirut: Dar al-Fikr, 1999, jilid 4, him. 508.
4 Imam al-Nawawi, 4l-Majmii’ Syarh al-Muhadzdzab, Beirut: Dar al-Fikr, 2013, jilid 2, him. 80
15 Abu Syuja’, Matan al-Ghayah wa al-Taqrib, Surabaya: Al-Hidayah

124 | M. Miftahun Najib dan M. Ulil Abshor: Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

Yoo ozses_ o nf. A Lo % . _m)-% I I - Y Tty
&> Gpsa Ny O el 3 Ul \jSJ:«\.G\_a s 5a 5 0 el oF ICEA Gy

G0, A Gl S22 8 O B iS5AT s e B 53 156 5 G
Mereka bertanya kepadamu (Nabi Muhammad) tentang haid. Katakanlah,
“Itu adalah suatu kotoran.”65) Maka, jauhilah para istri (dari melakukan
hubungan intim) pada waktu haid dan jangan kamu dekati mereka (untuk
melakukan hubungan intim) hingga mereka suci (habis masa haid). Apabila
mereka benar-benar suci (setelah mandi wajib), campurilah mereka sesuai
dengan (ketentuan) yang diperintahkan Allah kepadamu. Sesungguhnya
Allah menyukai orang-orang yang bertobat dan menyukai orang-orang
yang menyucikan diri.

Ayat ini menegaskan bahwa kebersihan fisik dan spiritual sama-sama menjadi
aspek penting dalam kehidupan seorang Muslim. Makna al-mutathahhirin merujuk
kepada mereka yang menjaga kebersihan jasmani, termasuk menjaga kebersihan
lingkungan sebagai bagian dari kesucian diri. Sikap menjaga kebersihan air, tempat

mandi, dan lingkungan merupakan manifestasi nilai kesucian tersebut'®

Dalam Pondok Pesantren Sirojul Ulum Semanding, pemahaman thoharoh tidak
hanya diajarkan melalui kitab-kitab figh dasar, tetapi juga dipraktikkan melalui tata
kehidupan sehari-hari, seperti pembiasaan menjaga kebersihan kamar, kamar mandi,

tempat wudhu, dan area lingkungan pesantren

2. Praktik Wudhu dan Mandi sebagai Aktivitas yang Bergantung pada Air

Dalam tradisi ibadah umat Islam, air memiliki kedudukan yang sangat penting,
terutama dalam praktik thoharoh seperti wudhu dan mandi janabah. Keduanya
merupakan bentuk pensucian diri yang menjadi prasyarat untuk sahnya ibadah tertentu,
terutama shalat. Wudhu dilakukan untuk menghilangkan hadas kecil, sedangkan mandi
wajib dilakukan untuk menghilangkan hadas besar, seperti setelah junub, haid, dan
nifas!’. Secara figh, syarat sah wudhu dan mandi sangat bergantung pada keberadaan air
yang suci dan menyucikan (md’ thahur), yaitu air yang bersumber dari alam dan belum
bercampur dengan benda najis atau bahan yang mengubah sifat aslinya. Para ulama
mendefinisikan air suci dan menyucikan sebagai air yang berasal dari sumber seperti
hujan, sungai, sumur, laut, salju, dan mata air, selama sifat-sifat alamiahnya (warna, rasa,

dan bau) tidak berubah.

16 Abu Bakar al-Jazairi, Minhaj al-Muslim, (Beirut: Dar al-Fikr, 2005), h. 45-46.
17 Abu Syuja’, Matan al-Ghayah wa al-Taqrib (Surabaya: Al-Hidayah, tt), 89

M. Miftahun Najib dan M. Ulil Abshor: Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof | 125



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

Di Pondok Pesantren Sirojul Ulum Semanding, pemahaman tentang wudhu dan
mandi sebagai media thoharoh tidak hanya diajarkan melalui kajian kitab figh seperti
Tagqrib, Fath al-Qarib, dan Safinatun Naja, tetapi juga dipraktikkan melalui kedisiplinan
keseharian santri. Santri dilatih untuk: pertama, Melakukan wudhu dengan tertib sesuai
sunnah (tartib, muwalat, dan tidak berlebihan dalam air), kedua, Menjaga kebersihan
tempat wudhu dan kamar mandi dan ketiga Menjadikan mandi bukan hanya rutinitas,
tetapi bagian dari adab kesucian diri.

Pembiasaan ini menegaskan bahwa thoharoh bukan hanya hukum, tetapi juga
kebiasaan religius yang dibangun melalui tindakan berulang di lingkungan pesantren.
Dengan demikian, resepsi santri terhadap ayat-ayat thoharoh dalam konteks wudhu dan
mandi tidak hanya bersifat ritualistik, tetapi juga membentuk kebiasaan hidup bersih yang

selaras dengan tata kelola lingkungan.

C. Landasan Konseptual Ayat-ayat Isrdf
1. Definisi Isrdf dan Perbedaannya dengan Tabdzir

Dalam kajian etika Islam, isrdf (o) .)\) dan fabdzir (,3.-)) merupakan dua

konsep yang sering dikaitkan dengan perilaku penggunaan harta atau sumber daya secara
tidak proporsional. Keduanya memiliki kesamaan dalam hal larangan pemborosan,
namun secara terminologis dan aplikasinya terdapat perbedaan yang penting untuk
diperhatikan dalam konteks pengelolaan sumber daya air dan sampah di lingkungan

pesantren.

a. Definisi Israf (&/,-Y')

Isrdf secara bahasa berarti melampaui batas yang semestinya dalam penggunaan
sesuatu. Dalam konteks syariat, isrdf merujuk pada penggunaan sesuatu secara berlebihan
meskipun pada hal-hal yang diperbolehkan, sehingga tidak sesuai dengan kebutuhan

nyata1 8,

18 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir al-Munir, (Damaskus: Dar al-Fikr, 1991), Jilid 8, 307

126 | M. Miftahun Najib dan M. Ulil Abshor: Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

G5 SST R &35 I35 e dyian 85 edyad oin Wl &l 54
j- = coes KB eal TR . -E o o 5 252 0%d 2 1a2 2|\ fdh -
V5 Dfeslas a5 Gags 1515 SIS 0 5 e 198 Dalats 78 Gl OIS

of o3

Y&@ o ) ;ﬁ- N {Q\a 15 3

”Dialah yang menumbuhkan tanaman-tanaman yang merambat dan yang
tidak merambat, pohon kurma, tanaman yang beraneka ragam rasanya,
serta zaitun dan delima yang serupa (bentuk dan warnanya) dan tidak
serupa (rasanya). Makanlah buahnya apabila ia berbuah dan berikanlah
haknya (zakatnya) pada waktu memetik hasilnya. Akan tetapi, janganlah
berlebih-lebihan. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang
berlebih-lebihan.”

Ayat ini turun terkait anjuran pengelolaan hasil pertanian, namun para mufassir
memperluas maknanya kepada seluruh bentuk sumber daya alam, termasuk air. Pesantren
sebagai komunitas berpenduduk padat perlu menginternalisasi etika penggunaan air
secara proporsional agar tidak menyebabkan kekurangan, limbah berlebih, atau

kerusakan sanitasi'®.

b. Definisi Tabdzir (.1

Tabdzir secara bahasa berarti menyia-nyiakan atau menghamburkan sesuatu®’.
Dalam perspektif hukum Islam, tabdzir merujuk pada tindakan menggunakan sesuatu
pada hal-hal yang tidak bermanfaat, sia-sia, atau bahkan haram.?!. Hal ini diperkuat

dalam Al-Qur’an :

£03E e 2y 3By TR oy Sy 12 | (a2 ~0 %33 €
1585 ai3d GRiil) O80 cab ) Bl 155 5331 &)

”Sesungguhnya para pemboros itu adalah saudara-saudara
setan dan setan itu sangat ingkar kepada Tuhannya.”

Jadi perbedaan antara fabdzir dan israf adalah bahwa israf adalah penggunaan
sesuatu secara berlebihan tetapi lahir dari sesuatu yang diperbolehkan. Sedangkan tabdzir

adalah menggunakan sesuatu yang tidak ada manfaatnya, sia sia atau bahkan haram.

c. Posisi Isrdf sebagai Landasan Moral Pengelolaan Sampah dan Air

19 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, (Jakarta: Lentera Hati, 2002), Jilid 4, 228.

20 Abu al-Husain al-Basri, al-Mu jam al-Wasit, (Kairo: Majma’ al-Lughah al-‘ Arabiyyah, 2004),
4

2l M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an: Tafsir Tematik atas Pelbagai Persoalan Umat,
(Jakarta: Mizan, 1996), 326.

M. Miftahun Najib dan M. Ulil Abshor: Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof | 127



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

Nilai isrdf dalam ajaran Islam tidak hanya membahas persoalan etika berlebih-
lebihan dalam penggunaan sumber daya, tetapi juga menjadi prinsip moral yang
mengatur hubungan manusia dengan lingkungan sekitarnya. Larangan isrdf mengandung
pesan agar manusia mampu menggunakan nikmat yang diberikan Allah secara
proporsional, bertanggung jawab, serta menjauhi tindakan yang menimbulkan kerusakan

(fasad) bagi kehidupan sosial dan ekologis.

Dalam konteks Pondok Pesantren Sirojul Ulum Semanding, konsep isrdf menjadi
penting untuk membentuk kesadaran santri mengenai pola pembuangan limbah.
Pengelolaan air dan sampah di pesantren merupakan aspek yang tidak dapat dipisahkan
dari praktik keagamaan, terutama mengingat air merupakan sarana utama pelaksanaan
thoharoh seperti wudhu dan mandi. Oleh karena itu, perilaku berlebih-lebihan dalam
menggunakan air, membuang sampah sembarangan, atau kurang menjaga kebersihan
fasilitas sanitasi akan berdampak langsung pada kualitas ibadah dan kesehatan

lingkungan.?

Selain itu, isrdf juga berkaitan dengan pengelolaan sampah. Pemborosan yang
menghasilkan limbah plastik, kertas, dan sisa makanan tanpa mekanisme pemilahan dan
daur ulang akan berdampak pada pencemaran dan gangguan kesehatan lingkungan. Hal
ini dapat disandingkan dengan larangan fabdzir yang dinyatakan dalam QS. Al-Isra’ 17:
27, di mana tindakan pemborosan dipandang sebagai sifat setan yang merusak tatanan
moral manusia?’. Dengan menempatkan isrdf sebagai landasan moral, pesantren tidak
hanya mengajarkan ibadah secara ritual, tetapi juga menanamkan akhlak ekologis yang
berkelanjutan. Hal ini selaras dengan tujuan pendidikan Islam yang mengintegrasikan

iman, ilmu, dan amal dalam kehidupan sehari-hari.

D. Gambaran Umum Pondok Pesantren Sirojul Ulum Semanding

Pondok Pesantren Tahfidhil Qur’an Sirojul Ulum merupakan lembaga pendidikan
Islam yang berfokus pada pembinaan santri dalam penguasaan ilmu-ilmu keislaman
berbasis pada penghafalan dan pendalaman Al-Qur’an. Pesantren ini berlokasi di Dusun

Semanding, Kecamatan Pare, Kediri, Jawa Timur. Berdiri atas dasar kesadaran

22 Nasirudin, M. “Etika Lingkungan dalam Tradisi Pesantren dan Pembentukan Kesadaran
Ekologis Santri,” Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 8, No. 2, 2020, 2
23 Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an, (Bandung: Mizan, 1996), 326.

128 | M. Miftahun Najib dan M. Ulil Abshor: Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

pentingnya melahirkan generasi muslim yang berakhlak, berwawasan keilmuan yang

seimbang, dan memiliki kedalaman spiritual melalui interaksi intensif dengan Al-Qur’an.

Secara kelembagaan, pesantren ini berada dalam naungan Yayasan Pendidikan
Islam Sunan Ampel Al- Muhsini, yang menjadi payung administratif dan legalitas dalam
pembangunan fasilitas dan penyelenggaraan program pendidikan. Sistem pendidikan
yang diterapkan menekankan pendekatan halaqah tahfidz sebagai metode utama, diikuti
pembelajaran ilmu alat (tajwid, makharijul huruf, adab tilawah) serta kajian kitab klasik

dasar sesuai kebutuhan pembentukan santri.

Pesantren memiliki beberapa fasilitas pendukung pembelajaran, seperti: Asrama
putra dan putri, Musholla dan aula sebagai pusat kegiatan ibadah dan halaqah tahfidz,
Ruang kelas dan tempat belajar bersama, Sarana wudhu dan sanitasi yang disesuaikan
dengan kebutuhan santri, Dapur dan ruang makan, Area kebersihan dan pengelolaan
sampah pesantren. Ekosistem pesantren dirancang untuk membentuk suasana yang
kondusif bagi hafalan Al-Qur’an, kedisiplinan waktu, dan penanaman nilai kemandirian

melalui rutinitas harian.

1. Sistem Sanitasi, Fasilitas Wudhu, dan Sumber Penyediaan Air

Pengelolaan sanitasi dan ketersediaan air memiliki peran fundamental dalam
menjalankan aktivitas ibadah, terutama yang berkaitan dengan thoharoh, seperti wudhu
dan mandi wajib. Pondok Pesantren Sirojul Ulum Semanding menyediakan fasilitas
sanitasi meliputi kamar mandi, tempat cuci, dan area wudhu yang terletak di beberapa
titik lingkungan pesantren. Penempatan fasilitas ini didesain untuk memudahkan akses
santri, terutama pada waktu shalat berjama’ah dan halaqgah tahfidz.

Sumber penyediaan air utama pesantren berasal dari sumur bor dan jaringan air
daerah setempat, yang dialirkan ke bak penampungan (tandon) untuk kemudian
didistribusikan ke fasilitas sanitasi dan dapur. Ketersediaan air ini sangat menentukan
kualitas kehidupan santri, mengingat thoharoh merupakan syarat sahnya ibadah. Oleh
karena itu, pesantren secara rutin melakukan perawatan fasilitas, pengecekan kelayakan
pipa, serta menjaga kebersihan area sanitasi untuk menghindari pencemaran dan bau
tidak sedap. Selain itu, pengasuh dan pembina sering memberikan pembiasaan

penggunaan air secara bijak agar tidak terjadi pemborosan, sesuai prinsip anti-israf dalam

M. Miftahun Najib dan M. Ulil Abshor: Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof | 129



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

Al-Qur’an. Hal ini penting mengingat santri cenderung menggunakan air secara intensif
dalam kegiatan sehari-hari, mulai dari wudhu, mandi, mencuci pakaian, hingga aktivitas

umum lainnya.>

2. Pola Konsumsi Dapur dan Dinamika Produksi Sampah Harian

Dapur pesantren berfungsi sebagai pusat penyediaan kebutuhan konsumsi santri,
baik berupa makanan maupun minuman. Pola konsumsi harian santri mengikuti jadwal
teratur dua kali makan, dengan menu yang disesuaikan pada ketersediaan bahan pangan,
anggaran, serta kebutuhan gizi santri. Proses pengolahan makanan dilakukan secara
kolektif oleh bagian dapur dan santri yang mendapat jadwal piket.”® Dalam keseharian,
produksi sampah pesantren terutama bersumber dari: Sisa bahan dapur (organik) seperti
kulit sayur atau nasi sisa, Sampah plastik dari bahan kemasan, air minum, atau snack,
Sampah domestik kamar seperti kertas, kardus, atau kemasan produk pribadi.

Produksi sampah harian santri berkaitan erat dengan pola konsumsi dan tingkat
kedisiplinan dalam menjaga kebersihan. Pesantren menempatkan tempat sampah terpisah
organik dan non-organik, namun implementasi pemilahan bergantung pada kedisiplinan
santri dan pengawasan pembina. Beberapa program pembiasaan rutin dilakukan, seperti:
Piket kebersihan pagi dan sore, Kerja bakti pekanan, Kampanye pengurangan sampah
plastik, serta anjuran membawa botol dan tempat makan pribadi untuk mengurangi
limbah sekali pakai.?® Melalui pendekatan ini, pengelolaan sampah tidak hanya bersifat
teknis, tetapi juga edukatif, membentuk kesadaran ekologis santri sebagai bagian dari

ibadah dan etika sosial.

E. Resepsi Ayat Isrof dalam Penggunaan dan Pengelolaan Air

1. Pola wudhu santri (hemat atau boros air)

Berdasarkan hasil observasi lapangan dan wawancara dengan santri, ditemukan
bahwa pola penggunaan air dalam wudhu menunjukkan dua kecenderungan yang
berbeda. Mayoritas santri telah menerapkan pola wudhu hemat air, yaitu menggunakan

air secukupnya tanpa menyia-nyiakan aliran air yang tidak diperlukan. Hal ini disebabkan

24 Hasil wawancara dengan saudara Hasan Al Majid selaku ketua pondok
25 Hasil wawan cara dengan saudara Zainul efendi selaku juru masak di pesantren
26 Hasil wawancara dengan saudara hasan al majid selaku ketua pondok

130 | M. Miftahun Najib dan M. Ulil Abshor: Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

oleh faktor pembiasaan yang dilakukan melalui pengawasan pembina dan nasihat
keagamaan yang ditekankan secara rutin. Namun demikian, masih terdapat sebagian kecil
santri yang menggunakan air dalam jumlah berlebih saat berwudhu. Pemborosan air ini
umumnya terjadi bukan karena ketidaktahuan terhadap tata cara wudhu yang benar,
melainkan lebih disebabkan oleh kebiasaan kurang disiplin dan kecenderungan tergesa-

gesa ketika antri wudhu.

Hasil observasi menunjukkan bahwa mayoritas santri telah menerapkan pola
penggunaan air yang relatif hemat, dengan membuka kran secukupnya dan mematikan
aliran air ketika tidak digunakan. Namun demikian, terdapat sebagian kecil santri yang
masih cenderung boros dalam penggunaan air, misalnya dengan membiarkan kran
mengalir terus selama proses mengusap anggota wudhu. Presentase santri dengan
kebiasaan boros relatif kecil, yaitu sekitar 5-10%, dibandingkan dengan santri yang
menerapkan pola hemat air sekitar 75-80%, dan penggunaan sedang sekitar 15-20%.
Secara umum, dapat dikatakan bahwa pola wudhu santri lebih dominan bersifat hemat
dibanding boros, dengan presentase pemborosan relatif kecil. Kondisi ini

merepresentasikan keberhasilan internalisasi nilai anti-isrdf dalam praktik ibadah harian.

Konsep hemat air dalam wudhu memiliki landasan kuat dalam ajaran Islam.
Rasulullah SAW pernah mengingatkan Sa’ad bin Abi Waqqash ketika berwudhu

menggunakan air dalam jumlah lebih banyak:

"Janganlah kamu berlebih-lebihan dalam menggunakan air, meskipun kamu berada
di sungai yang mengalir."”
(HR. Ahmad no. 6763)*

2. Evaluasi Sistem Aliran Air Pada Kran dan Bak Wudhu

Pengelolaan sarana aliran air di Pondok Pesantren Tahfidhil Qur'an Sirojul Ulum
Semanding merupakan salah satu aspek penting dalam mendukung praktik thoharoh
santri. Ketersediaan air yang cukup, lancar, dan bersih menjadi elemen yang sangat
menentukan kualitas pelaksanaan wudhu dan aktivitas kebersihan lainnya. Berdasarkan
hasil observasi lapangan, sistem penyediaan air di pesantren ini menggunakan kombinasi

antara sumur bor dan penampungan air (tandon) yang dialirkan melalui pipa menuju

27 Ahmad bin Hanbal, Musnad Ahmad, Hadis No. 6763

M. Miftahun Najib dan M. Ulil Abshor: Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof | 131



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

kran-kran wudhu di area musholla, tempat wudhu dan asrama santri. Sistem ini secara

umum sudah berjalan baik dan mampu memenuhi kebutuhan harian para santri.

Namun demikian, terdapat beberapa catatan yang memerlukan perhatian dalam
konteks optimalisasi penggunaan air. Pertama, kualitas tekanan air pada beberapa titik
wudhu menunjukkan perbedaan, terutama pada jam-jam tertentu seperti menjelang shalat
Maghrib dan Subuh di mana intensitas penggunaan meningkat. Kondisi ini dapat
memengaruhi konsentrasi dan kekhusyukan santri dalam melaksanakan wudhu, terlebih
jika harus mengantri dalam waktu yang cukup lama. Kedua, sebagian bak wudhu
ditemukan kran yang rusak tidak bisa ditutup yang memungkinkan potensi pemborosan

air jika tidak diawasi dengan baik.

F. Resepsi Ayat Isrdf dalam Manajemen Sampah dan Konsumsi

1. Identifikasi Perilaku Konsumsi dalam Perspektif Anti-Israf

Dalam observasi yang dilakukan melalui wawancara, pengamatan lapangan, serta
peninjauan CCTV lingkungan pesantren, ditemukan beberapa pola perilaku santri yang
menunjukkan resepsi positif dan negatif terhadap nilai anti-isrdf: Pertama, perilaku
Mendukung Anti-Isrdf, sebagian besar santri mengambil makanan di dapur dengan porsi
secukupnya, berdasarkan kebutuhan fisik dan aktivitas harian. Hal ini diperkuat oleh
adanya kebiasaan makan bersama (jama’ah) di waktu tertentu, sehingga santri belajar
mengukur porsi secara sosial. Dalam konteks sampah, sebagian santri telah terbiasa
memilah limbah organik dan non-organik, terutama yang tinggal di kelas akhir dan
bagian khidmah, karena sering ditugasi dalam pengelolaan kebersihan pesantren.

Perilaku yang Mengarah pada Isrdf. Berdasarkan pemantauan CCTV di area
dapur dan tempat pembuangan sampah, ditemukan fenomena food waste, yaitu sisa
makanan yang tidak dihabiskan. Fenomena ini paling sering muncul pada santri tingkat
awal atau baru masuk, yang belum mampu memprediksi kapasitas makan secara
konsisten. Beberapa santri menunjukkan kebiasaan membuang sampah plastik di area
yang bukan tempat pembuangan sampah resmi, terutama saat jam malam setelah kegiatan
mudzakarah. Hal ini terjadi lebih karena faktor kurangnya kesadaran dan kedisiplinan

lingkungan, bukan semata-mata karena ketidaktahuan aturan.

132 | M. Miftahun Najib dan M. Ulil Abshor: Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

Aduan internal dari pengurus asrama dan musyrif juga menyebutkan bahwa
puncak pemborosan makanan terjadi pada hari-hari menu lauk tertentu yang dianggap

kurang favorit, sehingga santri mengambil sedikit tetapi tetap menyisakan makanan.?®

2. Sistem Pemilahan Sampah (Organik, Plastik, Kertas, dll)

Salah satu bentuk nyata resepsi nilai-nilai Al-Qur’an, terutama ayat tentang
larangan isrdf dan perintah menjaga kebersihan (thoharoh), adalah implementasi sistem
pemilahan sampah di Pondok Pesantren Tahfidhil Qur’an Sirojul Ulum Semanding.
Pengelolaan sampah dilakukan tidak hanya sebagai kebutuhan kesehatan lingkungan,
tetapi juga sebagai bagian dari pendidikan karakter dan etika ekologis santri. Pengelolaan
sampah di pondok pesantren ini dikoordinasikan oleh Departemen Kebersihan Pondok
(DKP). DKP bertugas mengatur, mengawasi, dan mengevaluasi sistem kebersihan,
termasuk manajemen pemilahan dan pengolahan sampah.* Proses pemilahan dilakukan
oleh santri secara gotong royong dan terjadwal. Kegiatan pemilahan sampah dilakukan

dua kali dalam satu minggu, yaitu pada: Malam Rabu dan malam Minggu.

Adapun hasil sampah plastik dan kertas dijual sebulan sekali oleh tim DKP ke
pengepul sampah daur ulang. Dana yang terkumpul dimasukkan ke kas kebersihan
pondok, yang kemudian digunakan untuk pembelian alat kebersihan, sabun cuci area,
serta perbaikan fasilitas sanitasi. Implementasi ini menunjukkan bahwa nilai anti-israf
tidak hanya menjadi larangan moral, tetapi dikembangkan menjadi model manajemen

lingkungan berbasis pesantren.

3. Strategi mengurangi sampah plastik sekali pakai

Sampah plastik sekali pakai merupakan salah satu jenis sampah yang paling
dominan di lingkungan Pondok Pesantren Sirojul Ulum Semanding, terutama yang
berasal dari kemasan makanan instan, gelas plastik minuman, dan pembungkus jajanan
santri. Secara ekologis, plastik memiliki tingkat non-biodegradable yang tinggi sehingga

membutuhkan waktu sangat lama untuk terurai di alam. Oleh karena itu, pengurangan

28 Hasil wawancara dengan Faizul Mukhtar selaku Pengurus pondok
29 Hasil wawancara dengan saudara Nashihul umam selaku pengurus pondok

M. Miftahun Najib dan M. Ulil Abshor: Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof | 133



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

sampah plastik menjadi fokus strategis dalam pengelolaan lingkungan berbasis nilai
Qur’ani, khususnya larangan isrdf dan perintah menjaga kebersihan lingkungan. Upaya
pengurangan sampah plastik di pesantren dilakukan melalui pendekatan edukatif,
struktural, dan praktis, yang dijalankan secara bertahap oleh Departemen Kebersihan
Pondok (DKP) dan pimpinan pondok pesantren.*

Untuk menggantikan plastik sekali pakai, pesantren mengembangkan alternatif:
Botol Minum Isi Ulang (Tumbler Program): Santri wajib memiliki botol minum pribadi.
Kotak Makan Pribadi dalam Acara Besar Pesantren. Pemakaian keranjang bambu (besek)
dan daun pisang saat kegiatan dapur. Program Bank Sampah: Santri diberi insentif jika
mengumpulkan plastik bersih untuk dijual kembali.

Alternatif ini tidak hanya menekan produksi sampah, tetapi juga menanamkan
kebiasaan gaya hidup berkelanjutan. Untuk menjaga konsistensi perilaku, pesantren
menggunakan: Pengawasan CCTV untuk mencegah pembuangan sampah sembarangan,
Teladan dari ustadz, musyrif dan pengurus, karena dalam sistem pendidikan pesantren

keteladanan lebih efektif daripada instruksi.

G. Analisis Keberhasilan dan Kendala

1. Faktor Pendukung

Keberhasilan program pengelolaan lingkungan berbasis nilai Qur’ani di pesantren
dipengaruhi oleh beberapa faktor berikut: Keteladanan Kiai dan Pengasuh Pesantren,
Keteladanan (uswah hasanah) merupakan metode pendidikan paling efektif dalam tradisi
pesantren. Kiai dan para pengurus senior menjadi role model dalam menjaga kebersihan,
hemat air, serta tidak berlebihan dalam konsumsi. Santri cenderung meniru perilaku guru
atau kiai mereka, karena hubungan keilmuan dan batin di pesantren bersifat muru’ah dan
penuh penghormatan.

Kultur Religius Pesantren, Pesantren memiliki kultur kedisiplinan ibadah,
kesederhanaan, dan kebersihan sebagai bagian dari nilai spiritual. Tradisi jama’ah,
mujahadah, dan kajian tafsir memberikan fondasi religius yang kuat bagi internalisasi
ayat tentang kebersihan dan anti-israf. Nilai-nilai Qur’ani tidak hanya diajarkan, tetapi
dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari, khususnya dalam wudhu, kebersihan kamar,

dapur, lorong pondok, hingga lingkungan mas;jid.

30 Hasil wawancara dengan saudara Nashihul umam selaku pengurus pondok

134 | M. Miftahun Najib dan M. Ulil Abshor: Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

Disiplin Santri dan Sistem Kontrol Sosial, kehidupan pesantren ditopang oleh
sistem kontrol sosial berbasis komunitas, seperti jadwal piket, pengawasan musyrif,
hingga pembiasaan gotong royong. Hal ini mendorong terbentuknya kebiasaan (habit

formation) dan etika ekologis kolektif.’!

2. Faktor Penghambat

Meskipun terdapat keberhasilan signifikan, program pengelolaan lingkungan
menghadapi beberapa kendala struktural dan kultural: Sarana dan Infrastruktur yang
Masih Terbatas, Fasilitas seperti keran hemat air, tong pemilahan sampah yang standar,
dan titik kompos masih perlu diperbaiki. Tidak semua area wudhu memiliki sistem
pengaturan debit air yang stabil. Hal ini mempengaruhi efektivitas pembiasaan hemat
air.*

Kurangnya Sosialisasi Berkelanjutan, Walaupun program telah berjalan, sosialisasi
belum dilakukan secara konsisten, terutama kepada santri baru. Sosialisasi biasanya
menguat hanya pada awal tahun pembelajaran, sehingga pemahaman jangka panjang
tidak merata. Kebiasaan Lama yang Sulit Dihapus, Sebagian santri datang dari
lingkungan yang tidak memiliki kebiasaan memilah sampah atau menghemat air.
Perubahan gaya hidup membutuhkan waktu dan pendampingan. Beberapa santri masih

membuang sampah sembarangan atau menggunakan plastik sekali pakai karena alasan

kepraktisan.

H. Konsekuensi Teologis, Sosial, dan Ekologi

1. Dampak pada Kesadaran Ibadah Santri

Penerapan prinsip kebersihan sebagai bagian dari iman membawa perubahan
pada cara santri memaknai aktivitas menjaga lingkungan sebagai ibadah. Resepsi ayat
thaharah seperti QS. Al-Bagarah (2): 222 dan QOS. Al-Ma’idah (5): 6 menegaskan
kedudukan kebersihan sebagai syarat sah ibadah, terutama salat. Dengan adanya
penyuluhan, pengawasan wudhu, dan pengelolaan air yang efektif, santri semakin
memahami bahwa menjaga kebersihan bukan hanya urusan sosial, tetapi bagian dari

ketaatan kepada Allah. Selain itu, resepsi ayat anti-israf seperti OS. Al-A ‘raf (7): 31

31 Hasil wawancara dengan Saudara Nashihul umam selaku pengurus pondok

M. Miftahun Najib dan M. Ulil Abshor: Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof | 135



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

menjadikan perilaku tidak boros sebagai bentuk fagarrub kepada Allah. Santri tidak
hanya menghindari pemborosan air dan sampah, tetapi melakukannya dengan kesadaran

religius bahwa tindakan tersebut memiliki nilai pahala dan mencegah dosa israf.

2. Dampak terhadap Kesehatan Lingkungan dan Sanitasi

Penerapan sistem pemilahan sampah dan pengurangan sampah plastik berdampak
langsung pada kondisi lingkungan pondok: a.) Sampah lebih terkendali, mengurangi
timbunan dan bau tidak sedap. b.) Saluran air dan lingkungan kamar santri lebih bersih,
mengurangi risiko penyakit kulit, diare, dan infeksi yang berhubungan dengan sanitasi.
c.) Lingkungan belajar menjadi lebih nyaman dan sehat, memengaruhi daya konsentrasi
dan kualitas ibadah.

Selain itu, edukasi kebersihan berkala yang dilakukan tim DKP memperkuat pola
hidup bersih sebagai standar bersama. Kondisi ini selaras dengan temuan penelitian
bahwa kebersihan lingkungan pesantren berpengaruh signifikan terhadap kualitas

kesehatan santri dan efektivitas kegiatan belajar mengajar.

3. Dampak Jangka Panjang terhadap Budaya Hidup Bersih Pesantren

Dampak sosial-ekologis jangka panjang yang dapat diamati antara lain:
a.) Terbentuknya habitus ekologis religius: Kesadaran menjaga kebersihan dan hemat
sumber daya menjadi bagian dari identitas santri, bukan karena diperintah, tetapi karena
dianggap bagian dari nilai agama. b.) Terbangunnya budaya kolektif, santri baru akan
meniru perilaku senior, sehingga terbentuk tradisi turun-temurun (living tradition) dalam
persepsi terhadap kebersihan. c¢.) Kontribusi pesantren terhadap isu lingkungan global:
Pengelolaan sampah dan penghematan air menjadi bagian dari gerakan Islam ramah
lingkungan (eco-pesantren), sesuai visi moderasi Islam yang berkeseimbangan
(tawazun). d.) Internalisasi nilai hingga setelah alumni keluar dari pondok: Santri yang
telah terbiasa hidup bersih dan tidak boros cenderung membawa pola hidup tersebut ke

masyarakat, menjadikan pesantren agen penyebar nilai Islam ekologis.

Kesimpulan

Berdasarkan pembahasan mengenai resepsi ayat-ayat thaharah dan isrdf dalam

pengelolaan sumber daya air dan sampah di Pondok Pesantren Sirojul Ulum Semanding,

136 | M. Miftahun Najib dan M. Ulil Abshor: Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

dapat disimpulkan bahwa penerimaan dan pengamalan kedua konsep tersebut tidak hanya
berdimensi teologis, tetapi juga berimplikasi pada pembentukan budaya bersih, hemat,

dan berkelanjutan di lingkungan pesantren antara lain :

Pertama, resepsi ayat-ayat thaharah mendorong lahirnya kesadaran bahwa
kebersihan merupakan bagian integral dari ibadah. Santri melihat menjaga kebersihan,
terutama dalam penggunaan air wudhu dan sanitasi lingkungan, sebagai tindakan
penghambaan kepada Allah. Hal ini tercermin melalui pengelolaan air yang efisien dan

tertib, serta penegakan kedisiplinan kebersihan yang terstruktur.

Kedua, resepsi ayat anti-isrdf menginternalisasikan nilai anti pemborosan dan
pengendalian konsumsi sebagai etika hidup. Program-program seperti pembatasan
plastik sekali pakai, edukasi hemat air, dan pengawasan perilaku konsumsi melalui
pengamatan lapangan dan laporan santri menunjukkan bahwa nilai anti-isrdf diterapkan

secara praktik, bukan sekadar sebagai konsep normatif.

Ketiga, sistem pemilahan sampah yang dilakukan dua kali setiap pekan dan
pengelolaan sampah oleh Departemen Kebersihan Pondok (DKP) menunjukkan adanya
tata kelola kelembagaan yang terencana. Kegiatan pemilahan, pengumpulan, dan
penjualan sampah layak daur ulang tidak hanya berdampak pada kebersihan lingkungan,

tetapi juga menumbuhkan kemandirian dan tanggung jawab kolektif di kalangan santri.

Keempat, upaya pengelolaan lingkungan ini berjalan efektif karena adanya
dukungan faktor internal, seperti keteladanan kiai, kultur religius yang kuat, dan
kedisiplinan struktural pesantren. Namun demikian, terdapat hambatan, antara lain
keterbatasan sarana pengelolaan sampah modern, kurangnya sosialisasi berkelanjutan,

serta resistensi kebiasaan lama sebagian santri.

Kelima, penerapan nilai thaharah dan anti-isrdf memberikan konsekuensi
teologis, berupa meningkatnya kesadaran ibadah yang berbasis tanggung jawab ekologis;
konsekuensi sosial, berupa terbentuknya budaya hidup bersih dan kolektivitas kepedulian
lingkungan; serta konsekuensi ekologis, berupa terciptanya lingkungan pesantren yang

lebih sehat, bersih, dan berkelanjutan dalam jangka panjang.

M. Miftahun Najib dan M. Ulil Abshor: Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof | 137



Ar-Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora
Vol. 4 No. 1, Desember 2025

Dengan demikian, pengelolaan sumber daya air dan sampah berbasis resepsi ayat-
ayat Al-Qur’an di Pondok Pesantren Sirojul Ulum Semanding menjadi contoh penerapan
Living Qur’an yang nyata, di mana teks suci tidak hanya dipahami secara konseptual,
tetapi dihidupkan dalam praktik harian yang membentuk pola pikir, perilaku, dan budaya

ekologis santri.

138 | M. Miftahun Najib dan M. Ulil Abshor: Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof



Ar Rosyad: Jurnal Keislaman dan Sosial Humaniora https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-Rosyad
Vol. 4 No. 1, Desember 2025 ISSN (online) 2964 9498

DAFTAR PUSTAKA

Ahmad bin Hanbal. Musnad Ahmad. Hadis No. 6763.

al-Husain al-Basri, Abu. A/-Mu ‘jam al-Wasit. Kairo: Majma‘ al-Lughah al-‘Arabiyyah,
2004.

al-Jazairi, Abu Bakar. Minhdaj al-Muslim. Beirut: Dar al-Fikr, 2005.

al-Nawawi, Imam. Al-Majmii* Syarh al-Muhadzdzab. Beirut: Dar al-Fikr, 2013, jilid 2.

Az-Zuhaili, Wahbah. Tafsir al-Munir. Damaskus: Dar al-Fikr, 1991, jilid 8.

Basit, Abdul. “Living Qur’an: Pendekatan dalam Kajian Al-Qur’an Kontemporer.”
Jurnal Studi llmu-ilmu Al-Qur’an dan Hadis 18, No. 2 (2019).

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren. Jakarta: LP3ES, 2015.

Fathurrahman. “Sanitasi Lingkungan Pesantren dan Tantangan Modernisasi.” Jurnal
Pendidikan Islam 9, No. 2 (2021).

Hutagalung, Natrisia. “Islam and the Environment: A Conceptual Analysis Based on the
Qur'an and Hadith.” Journal of Islamic Studies 15, No. 5 (2024).

Jamaluddin. “Figh Al-Bi’ah Ramah Lingkungan,; Konsep Thaharah dan Nadhafah dalam
Membangun Budaya Bersih.” Jurnal Pemikiran Keislaman 29, no. 2 (2018): 324—
346.

Labib, Muhsin. “Etika Lingkungan dalam Islam.” Jurnal Filsafat Islam 6, No. 1 (2020).

Manzur, Ibnu. Lisan al- ‘Arab. Beirut: Dar al-Fikr, 1999, jilid 4.

Nasirudin, M. “Etika Lingkungan dalam Tradisi Pesantren dan Pembentukan Kesadaran
Ekologis Santri.” Jurnal Pendidikan Islam 8, No. 2 (2020).

Nur, Rohman. “Konsep Israf dan Relevansinya terhadap Etika Konsumsi dalam Islam.”
Jurnal Kajian Islam 7, No. 1 (2023): 54—67.

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Mishbah. Vol. 5. Jakarta: Lentera Hati, 2005. Syafii Maarif,
Ahmad. Islam dalam Bingkai Keindonesiaan dan Kemanusiaan. Jakarta: Mizan,
2011.

Syuja‘, Abu. Matan al-Ghayah wa al-Taqrib. Surabaya: Al-Hidayah, t.t.

Wijaya, Esmiralda, Meliana dkk. “Konsep Tabdzir dan Israf dalam Al-Qur’an.” Jurnal
Kajian Agama Islam 9, No. 1 (2025).

Zaman, Badrus dkk. “Pengelolaan Sampah di Lingkungan Pondok Pesantren
Attauhiddiyah Giren Talang Kabupaten Tegal: Studi Pengelolaan Sampah di
Lingkungan Pondok Pesantren.” Jurnal Pasopati (2021).

Sumber Wawancara (Data Lapangan)

Hasan Al Majid, Ketua Pondok Pesantren Sirojul Ulum Semanding. Wawancara, 2025.
Zainul Efendi, Juru Masak Pondok Pesantren Sirojul Ulum Semanding. Wawancara,
2025.

Faizul Mukhtar, Pengurus Pondok Pesantren Sirojul Ulum Semanding. Wawancara,
2025.

Nashihul Umam, Pengurus Pondok Pesantren Sirojul Ulum Semanding. Wawancara,
2025.

M. Miftahun Najib dan M. Ulil Abshor: Resepsi Ayat-ayat Thoharoh dan Isrof | 139



